

SMS 0334-48 56 56 0

Email: subscribe@cpspakistan.org

www.cpspakistan.org

|     | رمنت                                                                    | فېر | جاری کروه 1976                                                              | 11 11 4                                                   |
|-----|-------------------------------------------------------------------------|-----|-----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| 26  | شکرکا جذبہ                                                              | 2   | ی پی ایس                                                                    | الرساله                                                   |
| 27  | ايمان ايك زلزله خيزعقيده                                                | 3   | دل کاسکون<br>قه سر دنه                                                      | ے<br>اردواوراگگریزی میں شائع ہونے                         |
| 28  | اسلام زندگی کاضمیمهٔ بیں                                                | 4   | تغمير کی فتح                                                                | والااسلامي مركز كانتر جمان                                |
| 29  | قرآن ہے تعلق                                                            | 5   | زندگی کی قوت                                                                |                                                           |
| 30  | تلاوت كافائده                                                           | 6   | کچھاور کرناہے                                                               | ذیر م <sub>ر</sub> پر کتی                                 |
| 31  | قرآن كاپيغام                                                            | 7   | جنت سب سے بڑا عطیہ                                                          | مولا ناوحيدالدين خان                                      |
| 32  | ما نگنے والا پاتا ہے                                                    | 8   | شهد کا سبق                                                                  | صدراسلامی مرکز                                            |
| 33  | دعا كيون قبول نبين ہوتی                                                 | 9   | شكايت كامزاج                                                                | For Pakistan<br>CPSPakistan@hotmail.com                   |
| 34  | دعا كى قبولىت                                                           | 10  | شکایت،شکایت،شکایت                                                           | Al-Risala Monthly                                         |
| 35  | اسم اعظم کےساتھو عا                                                     | 11  | ومسكورى ارى ومسكورى                                                         | 1, Nizamuddin West Market<br>New Delhi-110 013            |
| 36  | دنيا، آخرت                                                              | 12  | خدااورانسان                                                                 | Tel. 011-41827083, 46521511                               |
| .37 | سب سے بڑا حادثہ                                                         | 13  | مخلیق کس کئے                                                                | Fax: 011-45651771<br>email: info@goodwordbooks.com        |
| 38  | آخرت سے غفلت کیوں؟                                                      | 14  | كال دنيا                                                                    | www.goodwordbooks.com                                     |
| 39  | تكاثر سے قبرتك                                                          | 15  | استثنائي دنيا                                                               | Subscription Rates Single copy 20                         |
| 40  |                                                                         |     | ونياكا قانون                                                                | One year 200<br>Two years 400                             |
| 41  | جنت:عطیه خداوندی<br>خدا کااعتراف نہیں<br>بے روح عبادت<br>مجے:ایک انتہاہ | 17  | مجيير کے درميان سناڻا                                                       | Three years 600                                           |
| 42  | بروح عبادت                                                              | 18  | اختلاف کے باوجود                                                            | Abroad by Air Mail. One year \$20                         |
| 43  | فح:ايك انتباه                                                           | 19  | فردکی سطح پر                                                                | Printed and published by<br>Saniyasnain Khan on behalf of |
| 44  | روزے کی حکمت                                                            | 20  | مغرب كاايجنثرا                                                              | Al-Markazul Islami, New Delhi.                            |
| 45  | آگ ہے بچاؤ                                                              | 22  | مغرب کا ایجنڈا<br>مذہبی انتہا پسندی<br>فقط آغاز<br>ملت کا درخت اگانے کے لئے | Printed at Nice Printing Press,<br>7/10, Parwana Road,    |
| 46  | سوال وجواب                                                              | 24  | نقطهآ غاز                                                                   | Khureji Khas, Delhi-110 051                               |
|     |                                                                         | 25  | لمت كادر نت اكانے كے لئے                                                    | ø.                                                        |
|     |                                                                         |     |                                                                             |                                                           |

(Center for Peace and Spirituality)سي يي اليس

ہر عورت ، مرد شعوری یا غیر شعوری طور پر پچھ سوالات سے دو چار رہتے ہیں۔ میں کون ہوں۔ میری پیدائش کا مقصد کیا ہونے والا ہے۔
پیدائش کا مقصد کیا ہے۔ بید نیا کس منصوبے کے تحت بنائی گئی ہے۔ موت کے بعد کیا ہونے والا ہے۔
اس دنیا کے بارے میں خدا کا تخلیقی منصوبہ (Creation Plan) کیا ہے۔ بیسوالات آئڈ یالوجی آف لاکف سے تعلق رکھتے ہیں۔ بی پی ایس کا مقصد انھی سوالات کا جواب فراہم کرنا ہے۔
سے بی ایس گی ایس میری نی میں میری کی ایس ، لٹر بچر ، میڈیا ، آڈیو ، ویڈیو اور ویب سائٹ کے سے بی ایس میری کی ایس ، لٹر بچر ، میڈیا ، آڈیو ، ویڈیو اور ویب سائٹ کے سے بی بی ایس ، لٹر بچر ، میڈیا ، آڈیو ، ویڈیو اور ویب سائٹ کے

سی پی ایس گویا ایک سٹری فورم ہے۔ سی پی ایس، لٹریچر، میڈیا، آڈیو، ویڈیواور ویب سائٹ کے ذریعے یہ کوشش کررہا ہے کہ وہ پرامن انداز میں سچائی کا پیغام لوگوں تک پہنچائے۔ سی پی ایس انسان سازی سے دل چسپی رکھتا ہے۔ سی پی ایس کا میدان کارا یجوکیشن (فار ال اورانفار ال) اسپریچول مازی سے دل چسپی رکھتا ہے۔ سی پی ایس کا میدان کارا یجوکیشن (فار ال اورانفار ال) اسپریچول ڈیو لپہنٹ، تغییر شعور، امن کا فروغ، پرنٹ میڈیا، الیکٹرانک میڈیا، ویب سائٹ، ڈائلا گ،فکری رہنمائی اور ذہنی انقلاب ہیں۔ یہی سی پی ایس کا اساسی مقصد ہے۔ ہمارا اصل کام فکری انقلاب لانا ہے۔ فکری انقلاب لانا ہے۔ فکری انقلاب کے بغیر عملی نتائج پانا کسی بھی حال میں ممکن نہیں۔ سی پی ایس ایک خالص وعوتی ہے۔ فکری انقلاب سے نہ براہ راست طور پر ہے نہ بالواسطہ طور پر۔

روحانیت کوعام طور پرایک پُراسرار ڈسپان سمجھاجا تا ہے۔ گرحقیقت یہ ہے کہ روحانیت اس سے زیادہ وحانیت کو عام طور پرایک پُراسرار ڈسپان سمجھاجا تا ہے۔ گرحقیقت یہ ہے۔ روحانیت کا تعلق انسانی وسیع ہے۔ روحانیت دوسر لے فظوں میں، خدار ٹنی زندگی سے ہے۔ روحانیت دوسر لے فظوں میں، خدار ٹنی زندگی (God-oriented life) کا نام ہے۔ روحانیت یہ ہے کہ آدمی اعلی شعوری سطح پرسچائی کی معرفت حاصل کر سے۔ فکری عمل کے ذریعے وہ ہے۔ اندرر بانی شخصیت پیدا کر ہے۔ وہ سچائی کوابدی حقیقت کی صورت میں دریافت کر ہے۔ وہ محدود مادی دنیا سے او پر اٹھ کر سچائی کواب کی آفاقی صورت میں پالے۔ وہ زندگی کی معنویت کو دریافت کر سے مدار سے مدار ہے۔ وہ زندگی کی معنویت کو دریافت کر سے مدار سے مدار ہے۔ وہ زندگی کی معنویت کو دریافت کر سے مدار ہے۔ وہ زندگی کی معنویت کو دریافت کر سے مدار ہے۔ وہ زندگی کی معنویت کو دریافت کر سے مدار ہے۔ وہ زندگی کی معنویت کو دریافت کر سے مدار ہے۔ وہ زندگی کی معنویت کو دریافت کر سے مدار ہے۔ وہ زندگی کی معنویت کو دریافت کر سے مدار ہے۔ اس مدار ہونائی کو اس کی آفاقی صورت میں پالے۔ وہ زندگی کی معنویت کو دریافت کر سے مدار ہونائی کو اس کی آفاقی صورت میں پالے۔ وہ زندگی کی معنویت کو دریافت کر سے مدار ہونائی کو اس کی آفاقی صورت میں پالے۔ وہ زندگی کی معنویت کو دریافت کی سے مدار ہونائی کی مدار ہونائی کو اس کی آفاقی صورت میں پالے۔ وہ زندگی کی معنویت کو دریافت کی سے مدار ہونائی کی مدار ہونائی کو دریا ہے۔

کے پوری طرح ایک بامقصد انسان بن جائے۔

ی پی ایس انٹرنیشنل اپنے فکر کے اعتبار سے ایک آفاقی تحریک ہے اور اپنے مزاج کے اعتبار سے وہ انسان فرینڈ لی مزاج رکھتی ہے۔ ی پی ایس کا مقصد یہ ہے کہ انسان اپنے محدود دائر سے سے اٹھرکر امن، روحانیت اور حقیقت شناس کی لامحدود دنیا میں جینے گئے۔

### دل كاسكون

آج کی دنیاتر تی یافته دنیا کہی جاتی ہے۔ گریہ تمام ترقیاں صرف' چیزوں' کی ہوئی ہیں۔ جہاں تک' انسان' کا تعلق ہے، وہ بدستور غیرتر تی یافتہ حالت میں پڑا ہوا ہے۔ انسان پیچھے ہے اور چیزیں آگے۔

سب سے بڑی چیز جوانسان چاہتا ہے وہ سکون ہے۔ گرآج کسی کوسکون حاصل نہیں۔ جدید مادی ترقیوں نے صرف میکیا ہے کہ انسان سے اس کا سکون چھین لیا ہے۔ میرترقیاں انسان کوسکون دینے ہیں سراسر ناکام ثابت ہوئی ہیں۔

موجودہ دنیا میں ایک عجیب تضاد نظر آتا ہے۔ یہاں سامانِ سکون ہے مگرسکون نہیں۔ یہاں قہقہوں کا شور ہے مگر دل کا چین نہیں ۔ یہاں خوشی کے اسباب کے ڈھیر لگے ہوئے ہیں مگر حقیقی خوشی کہیں دکھائی نہیں در ہے۔ درجے مگر دل کا چین نہیں ۔ یہاں خوشی کے اسباب کے ڈھیر لگے ہوئے ہیں مگر حقیقی خوشی کہیں دکھائی نہیں درجی ہے۔

اس کی وجہ کیا ہے۔ اس کی وجہ بالکل سادہ ہے۔ ہم روح جیسی برتر چیز کو مادہ جیسی کمتر چیز کے 
زریعہ خوش کرنا چاہتے ہیں ۔ اور ایسا ہونا کبھی اس ونیا میں ممکن نہیں ۔ جولین آف ناروچ (Norwich ) نے سیح کہا ہے کہ ہماری روح کبھی ان چیز وں میں سکون نہیں پاسکتی جو خود اس سے نیجی ہول:

Our soul may never rest in things that are beneath itself

انسان اشرت المخلوقات ہے۔ وہ ہماری معلوم دنیا کی سب سے برتر مخلوق ہے۔ اس کا تئات میں انسان کے او پرصرف ایک ہی ذات ہے اور وہ خود خالق ہے۔ یہی واقعہ بیٹا بت کرنے کے لئے کافی ہے کہ انسان کے لئے سکون اور راحت کا واحد ذریعہ صرف بیہ ہے کہ وہ اپنے خالق کو پالے۔ اس سے کمتر کوئی چیز اس کے لئے سکون اور راحت کا سبب نہیں بن سکتی۔

يهي حقيقت ہے جوقر آن ميں ان لفظوں ميں بيان كا كئى ہے:

جولوگ ایمان لائے اور ان کے دلوں کو اللہ کی یاد المنت امنوا و تطبی قلوبہ مربذ کر الله الابذ کی الله تطبینان ما ہے۔ جان لوء اللہ کی یادی ہے۔ دلول کو اطمینان ہوتا ہے۔

## تغمير کي فتح

صبح کووہ سوکرا ٹھاتو کمرہ میں چڑیا کا انڈا ٹوٹا ہوا پڑا تھا۔ بیدگوریا کا انڈا تھا جس نے حجیت کی لکڑی میں ایک گوشہ پاکروہاں اپنا گھونسلا بنارکھا تھا۔ اس گھونسلے کی وجہ سے کمرہ میں ہروقت چڑیوں کا شورر ہتا۔ تنگے گرتے رہتے ۔ آدمی نے فرش پرٹوٹا ہواا نڈاد یکھاتو اس نے گھونسلاا جاڑکر بچینک دیا۔

ا گلے دن پھروہی ' چوں چوں' کا شورتھا۔ چڑیاں دوبارہ چھت کی لکڑی میں تکے جع کر ہی تھیں۔
شاید اجڑے ہوئے گھونسلے کو دوبارہ بنا بنایا دیکھنے کے جذبہ نے ان کے اندر عمل کا شوق بڑھا دیا تھا۔ دوسرا
گھونسلا انھوں نے اس ہے کم مدت میں بنالیا جتن مدت میں انھوں نے پہلا گھونسلا بنایا تھا۔ چڑیوں کی اس
جسارت پراس کوغصہ آیا اوراس نے دوبارہ ان کا گھونسلا اجا ٹر کر پھینک دیا۔ وہ بچھتا تھا کہ اس نے چڑیوں کے
او پر آخری طور پر فتح پالی ہے۔ مگرا گلے دن پھر گھونسلا کا مسئلہ اس کے سرپرموجود تھا۔ چڑیوں نے جب دیکھا
کہ ان کا بنا بنایا گھونسلا اجا ٹر دیا گیا ہے اور انڈے تو ٹر ہے جا چکے ہیں تو انھوں نے رونے میں یا فریا دکر نے
میں وقت ضائع نہیں کیا۔ انھوں نے ایسا بھی نہیں کیا کہ باہر جا کر دوسری ہم جنس چڑیوں کوڈھونڈیں اور ان کے
ساتھ متحدہ محاذ بنا کر گھر پر حملہ کریں۔ اس کے برعکس وہ خاموثی سے باہر نکل گئیں اور ایک ایک تکالا کر دوبارہ
گھونسلا بنا ناشروع کردیا۔

اب یہی روزانہ کا قصہ ہوگیا۔ چڑیاں روزانہ گھونسلا بنانا شروع کرتیں اور آدمی روزانہ اس کواجاڑ دیتا۔ اس طرح ایک مہینہ گزرگیا۔ اس دوران میں کتی ہی بار چڑیوں کی محنت ضائع ہوئی۔۔ان کے چنے ہوئے میگار ہوگئے۔ گرچڑیاں ان چیزوں سے بے پروا ہو کرا پنا کام کئے جارہی تھیں۔ آدمی کی نفرت کا جواب چڑیوں کے پاس صرف خاموش عمل تھا۔ آدمی کی تخریب کا مقابلہ ہرباروہ ٹی تعمیر سے کرتی تھیں۔ چڑیوں کا دشمن طاقت ورتھا مگر طاقت وردشمن کا توڑا تھوں نے اپنے لگا تارعمل میں ڈھونڈھ لیا تھا۔

آخرنفرت پر خاموش عمل غالب آیا۔ چو یوں کی مسلسل تعمیر نے آدمی کی مسلسل تخریب پر فتح پائی۔
ایک مہینہ کے ناکام مقابلہ کے بعد آدمی تھک چکا تھا۔ اس نے چڑیوں کا گھونسلا اجاڑنا چھوڑ دیا۔ اب گوریا نے اپنے گھونسلے کو کمل کر کے پھراس میں انڈے دے دیے ہیں۔ وہ ان کو سینے میں مشغول ہے تا کہ وہ اپنی اگلی نسل پیدا کر سے اور پھراپنا کام کر کے اڑجائے۔ جب یہ چڑیاں اپنے گھونسلے میں جمع ہوتی ہیں تو ان کا''چوں چوں'' کی آواز میں چوں'' کا شور اب بھی کمرہ میں گونجتا ہے۔ گراب آدمی کو بیشور برانہیں لگتا۔ کیونکہ''چوں چوں'' کی آواز میں اس کو بیشی پیغام سنائی دیتا ہے۔۔ اپنے ڈمن سے نفرت نہ کرو۔ ہر حال میں اپنی تعمیری جدو جہد میں گئے رہو

### زندگی کی قوت

کھرے آگئن میں ایک بیل اگی ہوئی تھی۔ مکان کی مرمت ہوئی تو وہ ملبہ کے بینچے دب حمی۔ آنگن کی صفائی کراتے ہوئے مالک مکان نے بیل کو کٹوا دیا۔ دور تک کھود کراس کی جڑیں بھی نکلوا دی گئیں اس کے بعد بورے سے میں اینٹ بچھا کراس کوسموٹ سے پہنتہ کردیا گیا۔

کچھ عرصہ بعد بیل کی سابق جگہ کے پاس ایک نیاوا قعہ ہوا۔ پختہ اینٹیں ایک مقام پر ابھر آئیں۔
ایسامعلوم ہوتا تھا جیسے کی نے دھکادے کر آٹھیں اٹھاد یا ہے۔ کسی نے کہا کہ یہ چوہوں کی کارروائی ہے کسی نے
کوئی اور قیاس قائم کرنے کی کوشش کی ۔ آخر کاراینٹیں ہٹائی گئیں تو معلوم ہوا کہ بیل کا پودااس کے فیچے مڑی
ہوئی شکل میں موجود ہے۔ بیل کی پھے جڑیں زمین کے فیچے رہ گئی تھیں۔ وہ بڑھ کراینٹ تک پنچیں اوراب او پر
آنے کے لئے زور کررہی تھیں۔

" یہ پتیاں اور انکھو ہے جن کو ہاتھ سے مسلا جائے تو وہ آئے کی طرح پس آٹھیں ، ان کے اندراتنی طاقت ہے کہ اینٹ کے فرش کو تو ڈکر او پر آ جا نمیں "۔ مالک مکان نے کہا" میں ان کی راہ میں حائل نہیں ہونا چاہتا۔ اگریہ بیل مجھ سے دوبارہ زندگی کا حق ما نگ رہی ہے تو میں اس کو زندگی کا حق دوں گا" چنا نچے انھوں نے چندا بنٹیں نکلوا کر اس کے لئے جگہ بنا دی۔ ایک سال بعد ٹھیک اسی مقام پر تقریباً پندہ فٹ او نچی بیل کھڑی موئی تھی جہاں اس کو ختم کر کے اس کے او پر پختہ اینٹیں جوڑ دی گئے تھیں۔

پہاڑا پئی ساری وسعت اور عظمت کے باوجود بیطا فت نہیں رکھتا کہ کسی پھر کے کلا ہے کو ادھر سے
ادھر کھسکا دے۔ مگر درخت کے نفھے پودے ہیں اتناز ورہے کہ وہ پھر کے فرش کو دھکیل کر باہر آجا تا ہے۔ بیہ
طافت اس کے اندر کہاں سے آئی۔ اس کا سرچشمہ عالم فطرت کا وہ پر اسرار مظہر ہے جس کو زندگی کہا جا تا ہے۔
زندگی اس کا نئات کا جیرت آگیز واقعہ ہے۔ زندگی ایک ایسی طافت ہے جس کو کوئی و بانہیں سکتا۔ اس کو کوئی ختم
نہیں کرسکتا۔ اس کو پھسلنے اور بڑھنے کے حق سے کوئی محروم نہیں کرسکتا۔

زندگی ایک ایسی توت ہے جواس دنیا میں اپناخق وصول کر کے رہتی ہے۔ جب زندگی کی جڑیں تک کھود دی جاتی ہیں، اس وقت بھی وہ کہیں نہ کہیں اپنا وجو در کھتی ہے اور موقع پاتے ہی دوبارہ ظاہر ہوجاتی ہے۔ جب ظاہری طور پردیکھنے والے یقین کر لیتے ہیں کہ اس کا خاتمہ کیا جا چکا ہے۔ اس وقت بھی وہ عین اس مقام سے اپناسر نکال لیتی ہے جہاں اسے تو ژااور مسلا کمیا تھا۔

### میجهاور کرناہے

اٹھارویں صدی میں جن انگریزوں کی سرفروثی نے ہندستان کو برطانیہ کی نوآبادی بنایاان میں لارڈرابرٹ کلاوُ (۱۷۲۷–۱۷۲۵) کا نام سرفہرست ہے۔ ۱۷۳۳ میں جبکہاس کی عمر ۱۸ سال سخی ، ووالیٹ انڈیا کمپنی کے ایک کلرک کی حیثیت سے مدراس آیا۔اس وقت اس کی تنخواہ صرف پانچ پونڈ سالا نہتی ۔ بیرتم اس کے خرج کے لئے بہت ناکانی تھی ۔ چنانچہ وہ قرضوں کے بوجھ کے بیجے دبا رہتا اور مایوسانہ جھنجلا ہے کے تحت اپنے ساتھیوں اور افسروں سے لڑتا جھگڑتار ہتا۔

اس کے بعد ایک حادثہ ہواجس نے اس کی زندگی کے رخ کو بدل دیا۔ اس نے اپنی ناکام زندگی کوختم کرنے کے لئے ایک روز بحرا ہوا پہتول لیااور اپنے سرکے او پررکھ کراس کی لبلی دبادی۔ گر اس کوسخت چرت ہوئی جب اس نے دیکھا کہ اس کا پہتول نہیں چلا ہے۔ اس نے پستول کھول کر دیکھا تو وہ گولیوں سے بھرا ہوا تھا۔ اپنے ارادہ کی حد تک اپنے کو ہلاک کر لینے کے باوجودوہ بدستور زندہ حالت میں موجود تھا۔

یہ بڑا بجیب واقعہ تھا۔ رابرٹ کلا ئیواس کود کھے کر چلاا ٹھا: خدانے یقیناتم کو کسی اہم کام کے لئے محفوظ رکھا ہے' اب اس نے کلر کی چوڑ دی اور اگریز کوج میں بھرتی ہو گیا۔ اس زمانہ میں انگریز اور فرانسیسی دونوں بیک وقت ہندستان میں اپنا قدم جمانے کی کوشش کررہے تھے۔ اس سلسلے میں دونوں کے درمیان جنگ چھڑگئی۔ اس جنگ میں رابرٹ کلائیونے غیر معمولی صلاحت اور بہادری کا ثبوت دیا۔ اس کے بعد اس نے ترتی کی اور اس کواگریزی فوج میں کمانڈ رانچیف کی حیثیت حاصل ہو میں دیا۔ اس کے بعد ایو ہوکرخود اپنے ہاتھ سے اپنے او پر پہتول چلالیا تھا، اس کواس کے بعد رید مقام ملاکہ برطانیے کی تاریخ میں اس کو ہندوستان کے اولین فات کی حیثیت سے لکھا جائے۔

ہم میں سے ہر خص کے ساتھ یہ واقعہ پیش آتا ہے کہ دہ کسی شدید خطرہ میں پڑنے کے باوجود مجزاتی طور پراس سے فی جاتا ہے۔ تاہم بہت کم لوگ ہیں جورابرٹ کلائیو کی طرح اس سے سبق

لیتے ہوں۔ جواس طرح کے واقعات میں قدرت کا بیا شارہ پڑھ لیتے ہوں کہ۔۔۔۔ابھی تمھارا وقت نہیں آیا، ابھی دنیا میں تم کواپنے حصہ کا کام کرنا باقی ہے۔

ہرآ دمی کو دنیا میں کام کرنے کی ایک مدت اور پھھمواقع دئے گئے ہیں۔ بیدت اور مواقع اس سے اس وقت تک نہیں چھنے جب تک خدا کا لکھا پورا نہ ہوجائے۔ اگر رات کے بعد خدا آپ کے اور مواقع اور منح طلوع کرے توسیجھ لیجئے کہ خدا کے نزدیک ابھی آپ کے ممل کے پچھ دن باقی ہیں۔ اگر آپ حادثات کی اس دنیا میں اپنی زندگی کو بچانے میں کا میاب ہیں تو اس کا مطلب سے کہ خدا کے منصوبہ کے مطابق آپ کو پچھا ورکر نا ہے جو ابھی آپ نے نہیں کیا۔

#### جنت سب سے بڑا عطیہ

زمین وآسان کی تمام چیزیں خدا کو سجدہ کررہی ہیں۔ گرایک انسان جب سجدہ کرتے ہوئے اپنا سرزمین پررکھتا ہے تو بیرتمام عالم کا کنات کا سب سے زیادہ عجیب واقعہ ہوتا ہے۔ کیونکہ دوسری چیزیں مجبورانہ سجدہ کررہی ہیں، جب کہ انسان شعوراورارادہ کے تحت اپنا سرخدا کے آگے جھکادیتا ہے۔

انسان کے ذریعہ اس کا تئات میں اختیاری محکوی کا واقعہ وجود میں آتا ہے جس سے بڑا کوئی دو مراواقعہ نہیں۔ بہی انسان کی اصل قیمت ہے۔ انسان وہ ناور مخلوق ہے جواس کا تئات میں شعور قدرت کے مقابلہ میں شعور عجز کی دوسری انہا بنا تا ہے۔ وہ کا تئات کے صفحہ پر'' ہے'' کے مقابلہ میں '' کا مضمون تحریر کرتا ہے۔ وہ خداوندی انا کے مقابلہ میں اپنے بے انا ہونے کا ثبوت دیتا ہے۔ وہ ہرفتم کا اختیار کرکھتے ہوئے اپنے آپ کو خدا کے آگے بے اختیار کر لیتا ہے۔ وہ ذبان رکھتے ہوئے خدا کی خاطر اس اختیار کر گیتا ہے۔ وہ برفتم کا طرح چپ ہوجا تا ہے جیسے اس کے مخص میں زبان ہی نہیں۔ ایک شخص کا موصد بنااس آسان کے نیچے ظاہر موسے والے تمام واقعات میں سب سے بڑا واقعہ ہے۔ جس کا انعام کوئی سب سے بڑی چیز ہی ہوسکتی ہوئے والے تمام واقعات میں سب سے بڑا واقعہ ہے۔ جس کا انعام کوئی سب سے بڑی چیز کا نام جنت ہے۔ جنت کی کے کمل کی قیمت نہیں، جنت کی بندے کے لیے خدا کی سب سے بڑی ہخش ہے کہ اس کے بندے نے اپنے دب کو وہ چیز چیش کر دی جو کا تئات میں کی ورنے چیش ندی تھی ، اس لیے خدا نے بحل سے کہ اس کے بندے نے اپنے دب کو وہ چیز چیش کر دی جو کا تئات میں کی اور نے چیش ندی تھی ، اس لیے خدا نے بھی اس کو دہ چیز دے دی جواس نے کسی دو مری مخلوق کوئیس دی تھی۔ اور نے چیش ندی تھی ، اس لیے خدا نے بھی اس کو دہ چیز دے دی جواس نے کسی دو مری مخلوق کوئیس دی تھی۔ اور نے چیش ندی تھی ، اس لیے خدا نے بھی اس کو دہ چیز دے دی جواس نے کسی دو مری مخلوق کوئیس دی تھی۔

#### شهدكاسبق

شہد کی کھیاں پھولوں کا جورس جمع کرتی ہیں وہ سب کا سب شہد نہیں ہوتا۔ اس کا صرف ایک تہا کی حصہ شہد بنتا ہے۔ شہد کی کھیوں کو ایک پونڈ شہد کے لیے ، ۲ لا کھ پھولوں کا رس حاصل کرنا پڑتا ہے۔ اس کے لیے کھیاں تقریباً • ۳ لا کھاڑا نیں کرتی ہیں۔ اور اس دور ان میں وہ مجموعی طور پر • ۵ ہزار میل تک اس کے لیے کھیاں تقریباً • ۳ لا کھاڑا نیں کرتی ہیں۔ اور اس دور ان میں وہ مجموعی طور پر • ۵ ہزار میل تک کی مسافت طے کرتی ہیں۔ رس جب مطلوبہ مقدار میں جمع ہوجاتا ہے تو اس کے بعد شہد سازی کاعمل شروع ہوتا ہے۔

شہدا ہے ابتدائی مرصلہ میں پانی کی طرح رقبق ہوتا ہے۔ شہد تیار کرنے والی کھیاں اپنے پروں
کو پیکھے کی طرح استعال کر کے فاضل پانی کو بھاپ کی ما نذا ڈادیتی ہیں۔ جب یہ پانی اڑجا تا ہے تواس
کے بعدا یک میٹھا سیال باقی رہ جاتا ہے جس کو کھیاں چوس لیتی ہیں۔ مکھیوں کے مُنھ میں ایسے غدود ہوتے
ہیں جو اپنے مل سے اس میٹھے سیال مادہ کو شہد میں تبدیل کر دیتے ہیں۔ اب کھیاں اس تیار شہد کو چھتے کے
مخصوص طور پر ہنے ہوئے سوراخوں میں بھر دیتی ہیں۔ یہ سوراخ دوسری کھیاں موم کے ذریعہ حدورجہ
کاریگری کے ساتھ بناتی ہیں۔ کھیاں شہد کوان سوراخوں میں بھر کراس کو 'ڈبہ بند' غذا کی طرح استمام کے
ساتھ محفوظ کر دیتی ہیں تاکہ دہ آئندہ انسان کے کام آسکے۔

اس طرح کے بے ثاراہ تمام ہیں جو شہد کی تیاری میں کیے جاتے ہیں۔خدا ایسا کرسکتا تھا کہ طلسماتی طور پراچا تک شہد پیدا کردے یا پانی کی طرح شہد کا چشمہ زمین پر بہادے۔ مگراس نے ایسانہیں کیا۔خدا ہر شم کی قدرت کے باوجود شہد کواسباب کے ایک حدورجہ کامل نظام کے تحت تیار کرتا ہے۔ تاکہ انسان کوسبق ہو۔وہ جانے کہ خدا نے دنیا کا نظام کس ڈھنگ پر بنایا ہے اور کن قوانین و آواب کی پیروی کر کے خدا کی اس دنیا میں کوئی شخص کا میاب ہوسکتا ہے۔

شہدگی کھی جس طرح کمل کا کرتی ہے اس کوایک لفظ میں منصوبہ بند کمل کہہ سکتے ہیں۔ یہی اصول انسان کے لیے بھی ہے۔انسان بھی صرف اس وقت کوئی بامعنی کا میا بی حاصل کرسکتا ہے جب کہ وہ منصوبہ بند کمل کے ذریعہ اپنے مقصد تک چہنچنے کی کوشش کرے۔منظم اور منصوبہ بند کمل ہی اس دنیا میں کا میا بی حاصل کرنے کا واحد یقین طریقہ ہے، شہد کی کھی کے لیے بھی اور انسان کے لیے بھی۔

#### شكايت كامزاج

ایک خفس نے کسی کے بارے میں پچھ شکایت کی بات کی ۔ میں نے کہا کہ شکایت قاتلِ
روحانیت ہے۔شکایت اتن زیادہ بری چیز ہے کہ آپ کومطلقا اُس سے دور رہنا چاہے۔ انھوں نے کہا
کہ شکایت سے مطلقا کسے بچا جاسکتا ہے، کیوں کہ شکایت کے اسباب اس دنیا میں ہمیشہ پیش آتے
رہتے ہیں۔ میں نے کہا کہ بہی تو آپ کا امتحان ہے کہ آپ شکایت کے باوجود بے شکایت بن کر اس
دنیا میں رہیں، منفی تجربات کے باوجود آپ مثبت نفسیات میں جینا سیکھیں۔ بہی اس دنیا میں انسان کا
دنیا میں رہیں، منفی تجربات کے باوجود آپ مثبت نفسیات میں جینا سیکھیں۔ بہی اس دنیا میں انسان کا
امتحانی پرچہ (test-paper) ہے۔ ہرایک کو اس امتحان سے گزرتا ہے۔ اِس امتحان میں کا میاب
ہونے والا ہی کا میاب ہے، اور اس امتحان میں ناکام ہونے والا ہی ناکام ۔ مزید ہے کہ بینا کا می بھی

شکایت کوئی سادہ چیز نہیں۔ شکایت کے ساتھ ناشکری جڑی ہوئی ہے۔ جس دل میں شکایت ہوگی، وہ شکر کے جذبات سے محروم ہوجائے گا۔ مزید بید کہ شکایت گندگی کے مانند ہے۔ گندگی کی ایک بوند پانی کے پورے فب کوگندا کر دیتی ہے۔ اِس طرح شکایت کی تھوڑی مقدار بھی شکر کی نفسیات سے آدمی کومحروم کر دیتی ہے۔ آدمی کو چاہیے کہ وہ اس معاطے میں اتنازیادہ حساس ہو کہ وہ کسی بھی حال میں شکر کا ایروژن (erosion) گوارانہ کر سکے۔ وہ شکایت کی باتوں کونظر انداز کرتا رہے، تا کہ اس کے شاکر اند مزاج میں کوئی کی نہ آنے یائے۔

اس مہلک برائی سے بچنے کا طریقہ صرف ایک ہے، اور وہ ہے آغاز ہی میں اُس کا خاتمہ کر وینا۔ تھوڑی کی شکایت کو بھی اتنا گھٹا ہے، اتنا گھٹا ہے کہ اس کوزیر و کے در ہے تک پہنچاد ہے ۔ اورشکر کی تھوڑی کی بات کو بھی اتنا بڑھا ہے ، اتنا بڑھا ہے کہ اس کو صدفی صدتک پہنچا دیجئے۔ یہی واحد تدبیر ہے جس کے ذریعے آپ اپنی شخصیت کو ایسا بنا سکتے ہیں کہ آپ کے اندر صرف شکر ہی شکر ہو، ناشکری کا ایک ذرہ بھی آپ کی شخصیت کے اندر باتی ندر ہے۔ شکر کے احساس میں جینے والوں کے لیے ابدی جنت ہے، اور ناشکری کے احساس میں جینے والوں کے لیے ابدی جنت ہے، اور ناشکری کے احساس میں جینے والوں کے لیے ابدی

# شكايت، شكايت، شكايت

قرآن کی سورہ یوسف میں ایک پیغمبر کی زبان سے بیالفاظ فل ہوئے ہیں زاتھ اُ اُشکُو ا بَتْنَى وَحُزُنْ إلى الله (12:86) يعنى ميس ابنى پريشانى اورايغ فم كاشكوه صرف الله سے كرتا مول ـ قرآن کی اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ ایک مومن کے لیے جائز نہیں کہ وہ کسی انسان یا انسانوں سے کی گروہ کے خلاف شکایت میں مبتلا ہوجائے۔اس واضح قرآنی تعلیم کے باوجود کیوں ایسا ہے کہ تمام مسلمان شکایت کی نفسیات میں جیتے ہیں ۔ ہرایک نے کوئی دشمن یا ظالم دریافت کر رکھا ہے۔جس کےخلاف وہ تقریر یا تحریر کی صورت میں شکایت کی زبان استعال کرتا رہتا ہے۔ بیا یک عموى گراہى ہے جومشرق سے مغرب تك تمام مسلمانوں میں كم دبیش جھائى ہوئى ہے۔ اس کا سبب کیا ہے۔اس کا سبب بیہ ہے کہ لوگوں نے شکایت کوحق وانصاف کے مسکلے سے جوڑ رکھا ہے۔شعوری یا غیرشعوری طور پروہ سے بھتے ہیں کہ ہمارے خلاف ظلم اور دشمنی کا معاملہ کیا جار ہا ہے۔الی حالت میں ازروئے انصاف ہم کوحق ہے کہ ہم شکایت کی زبان بولیں۔ بیایک جائز کردہ برائی (justified evil) کا معاملہ ہے۔اس کی بابت کہا گیا ہے کہ شکایت کا تعلق کسی دوسرے سے ہیں، بلکہ انسان کی اپنی ذات ہے ہے۔ شکایت کاسب سے بڑا نقصان بیہ کہ انسان کے اندر منفی سوج آجاتی ہے اور منفی سوج بلا شبہ تمام نیکیوں کی قاتل ہے۔ اس بنا پر اسلام میں دوسروں کے ليے دعوت ہے، دوسرے كے ليے شكايت جيس موجودہ أمانے كے مسلمان كاكيس ايك لفظ ميں وكم بار (victimhood) کا کیس ہے۔موجودہ زمانے کے مسلمانوں عام طور پرزیادتی کے احساس (feeling of victimhood) میں جی رہے ہیں۔موجودہ زمانے کے مسلمانوں کی اصلاح کا سیح آغاز ہے ہے کہ اُن کے اس منفی احساس کو بدل کر اُن کے اندرسی احساس پیدا کیا جائے۔ بیصرف اُس ونت ہوسکتا ہے جب کہ مسلمانوں کو ذہنی اعتبارے اِس کے لیے تیار کیا جائے کہتم جن شکایتوں کو کے کراحساس محروی میں مبتلا ہو، وہ زندگی کے حقائق ہیں، وہ چیلنے کے واقعات ہیں، نہ کہ ظلم کے وا تعات \_

وسكورى ارى وسكورى

قرآن کی سورہ آل عمران کی ایک آیت میں بتایا کیا ہے کہ۔۔۔ جب اللہ نے ہیں بروں سے عہدلیا کہ جو بچھ میں نے آئی کی ایک آیت میں بتایا کیا ہے کہ جو پچھ میں نے آئی کو کتا ب اور حکمت دی ، پھر تھھارے پاس پیفیرآئے جو بچا ثابت کرے ان پیشین گوئیوں کو جو تھارے پاس ہیں تو تم اُس پر ایمان لاو کے اور اس کی مدد کرو کے۔اللہ نے کہا: اُس کی ایمان لاو کے اور اس کی مدد کرو گے۔اللہ نے کہا: اُس کی تم نے اقر ادکیا اور اس پر میرا عہد تبول کیا۔انھوں نے کہا: ہم اقر ادکرتے ہیں۔فر مایا: اب گواہ رہو اور میں بھی تھھارے ساتھ گواہ ہوں۔ (3:81)

قرآن کی اِس آیت پرغور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ حق پروہ ایمان مطلوب ہے جومعرفت کے درجے میں ہو۔ پیغمبر کے معاصرین میں سے جولوگ پیغمبر پر ایمان لاتے ہیں ، وہ معرفت کے درجے میں ہو۔ پیغمبر کے معاصرین میں سے جولوگ پیغمبر پر ایمان لاتے ہیں ، وہ معرفت کے درجے میں سچائی کودر یافت کر کے اس کو قبول کرتے ہیں ۔ لیکن پیغمبر کی امت اپنے بعد کے زمانے میں صرف پیدائش ایمان پر قائم ہوجاتی ہے۔ یہ پیدائش ایمان اللہ کومطلوب نہیں ، اِس لیے بعد کے زمانے میں ضرور کی ہوجاتا ہے کہ امت معرفت والے ایمان کا ثبوت دے۔

مثلاً قدیم زمانے میں امتِ موی کے لیے ضروری تھا کہ وہ حضرت سے کی سطح پر دوبارہ معرفت والے ایمان کا ثبوت دیں۔ اِی طرح امتِ مسیح کے لیے ضروری تھا کہ وہ حضرت محمد کی سطح پر ایمان کی شعوری دریا فت کریں اور دوبارہ اپنے آپ کو معرفت والے ایمان پر قائم کریں۔

اب ختم نبوت کے بعد کوئی نیا نبی آنے والانہیں، لیکن مذکورہ قانون برستور باتی ہے۔ بعد کے زمانے میں امتِ مسلمہ کی نبات کے لیے پیدائش ایمان کافی نہیں ہوسکا۔ امت کے افراد کو بعد کے زمانے میں دوبارہ معرفت والے ایمان کا ثبوت دینا ہے۔ اُن کو یہ کرنا ہے کہ وہ غور وفکر کے ذریعے دین خداو تدی کو دوبارہ زندہ شعور کی سطح پر دریا فت کریں۔ اِس سے کم کوئی چیز اللہ کے یہاں قابل تبول نہیں ہوسکتی۔ بعد کے زمانے میں غیراہلِ ایمان کوڈسکوری کی سطح پر خدا کے دین کو پانا ہے، اور اہلِ ایمان کوڈسکوری کی سطح پر خدا کے دین کو پانا ہے، اور اہلِ ایمان کوڈسکوری کی سطح پر خدا کے دین کو پانا ہے، اور اہلِ ایمان کوڈسکوری کی سطح پر خدا کے دین کو پانا ہے، اور اہلِ

#### خدااورانسان

مسٹرا سے اور مسٹر بی کے درمیان ایک پراپرٹی کے بارے میں نزاع پیدا ہوا۔ مسٹرا سے کا کہنا تفاکہ یہ پراپرٹی ان کی ہے اور مسٹر بی نے غلط کا رروائی کر کے اُس پر ناجائز قبضہ کرلیا ہے۔ دونوں کے درمیان کافی بات چیت ہوئی الیکن مسٹر بی اپن غلطی مانے پر تیار نہیں ہوئے۔ آخر کارمسٹرا سے نے مسٹر بی سے کہا کہ اگر آپ خدا کی کتا ت اپنے ہاتھ میں لے کریہ کہددیں کہ یہ پراپرٹی آپ کی ہے، تو میں آپ کے دعوے کو مان لوں گا اور پراپرٹی پرآپ کا قبضہ تسلیم کرلوں گا۔ مسٹر بی نے اِس کے جواب میں کہا۔۔۔ اِس میں خدا کہاں سے آگیا:

#### How does God come into the picture.

موجودہ زمانے میں یہی تقریباً تمام لوگوں کا حال ہے۔ ہرایک اپنی مرضی کے مطابق ، جو چاہتا ہے وہ کرتا ہے ، اور جب اس کو خدا سے ڈرایا جائے تو وہ زبانِ حال یا زبانِ قال سے کہہ دیتا ہے کہ۔۔۔اس میں خدا کہاں سے آگیا۔

یہ معاملہ صرف عوام کانہیں ہے، بلکہ خواص بھی اس میں مبتلا ہیں۔ مثلاً موجودہ زمانے میں جب طبیعی سائنس میں ترقی ہوئی اور فطرت کے قوانین دریافت کیے گئے، توجد یہ تعلیم یافتہ طبقے نے عام طور پر ، خدا کو کا نئات سے خارج کر دیا۔ انھوں نے کہا جب سارے واقعات فطرت کے قوانین کے تحت ہو رہے ہیں، تو پھر کا نئات کی تو جیہہ کے لیے خدا کو مانے کی کیا ضرورت۔

خدااس دنیا کاخالق اور مالک ہے۔ گر عجب بات ہے کہ ساری تاریخ عیں انسان، خداکووہ اہمیت نہ دے سکا جو اہمیت اس کو دینا چا ہے تھا۔ انسان کا اپنا وجود کمل طور پر خدا کا عطیہ ہے۔ مال اور اولا دکی صورت میں جو پچھ بھی اس کے پاس ہے، وہ خدا کا دیا ہوا ہے۔ روشنی اور آسیجن اور غذا اور پانی عبی چیزیں انسان کو سلسل طور پر حاصل رہتی ہیں۔ اِن چیز وں کا دینے والا بھی صرف خدا ہے۔ گراس سب سے بر ی حقیقت کا پوری تاریخ میں سب سے کم اعتراف کیا گیا ہے۔ انسان کے پاس خدا کو وینے سب سے بر ی حقیقت کا پوری تاریخ میں سب سے کم اعتراف کیا گیا ہے۔ انسان کے پاس خدا کو وینے کے لیے صرف ایک ہی چیز تھی اور وہ تھا اس کا اعتراف ہوگیا۔

# تحنایق کسس لئے

آج پوری انسانیت شعوری یا غیر شعوری طور پراس سوال سے دو چار ہے۔ آج ہرانسان بیجاننا چاہتا ہے کہ موجودہ دنیا میں اس کے آنے کا حقیقی مقصد کیا ہے۔ زندگی کیا ہے اور موت کیا۔ کا مُنات کے وسیع نقشے میں اس کا مقام کیا ہے۔ وہ کون ساراستہ ہے، جس پر چل کروہ اپنی اس مطلوب منزل تک گانچ سکتا ہے، جواس کے دماغ میں بسی ہوئی ہے۔

وہ دنیا جس کوجد بید دنیا کہا جاتا ہے، وہ پوری بشری تاریخ کا ایک انوکھا دور ہے۔ انسان ہر زمانے میں اپنے اندر کچھ آرزو کی لیے کر پیدا ہوتا تھا۔وہ ان آرزوؤں کی پخیل نہیں کرسکتا تھااور محرومی کے احساس کے ساتھ مرجاتا تھا۔

موجوده دنیا بیس بظاہران آرزودُل کی تکمیل کا سامان حاصل ہو چکا ہے۔جس اڑن کھٹولے کا تصور صرف کہانیوں بیس پایا جاتا تھاوہ اب ہوائی جہاز کی صورت بیس ایک واقعہ بن چکا ہے۔ جو عالمی کمیونیکیشن صرف افسانوی کبوتر کے ذریعے مقصود تھاوہ اب جدید کمیونی کیشن کے ذریعے ایک عملی واقعہ بن چکا ہے۔

یم معاملہ زندگی کے تمام پہلوؤں میں ہواہے۔قدیم زمانے کے تمام خواب بظاہر آج واقعہ بن چکے ہیں۔قدیم زمانے کے اندرد نیا بھر میں عورت اور چکے ہیں۔ قدیم زمانے کے افسانوی زندگی اب بظاہر واقعہ بن چکی ہے۔ مردرہ رہے ہیں۔قدیم زمانے کی افسانوی زندگی اب بظاہر واقعہ بن چکی ہے۔

لَیکن جہاں تک حقیقی خوثی کا سوال ہے، انسان آج بھی حقیقی خوثی حاصل نہ کرسکا۔ درخت کی شاخوں پر چپچہانے والی چڑیاں خوش ہوں گی لیکن انسان اب بھی خوثی سے محروم ہے۔ آج دنیا کے بازار میں ہر چیزمل سکتی ہے، گرسکون کا سرمایہ کسی بازار میں میسرنہیں۔

اس آلم ناک صورت حال کا واحد سبب ایک ہے اور وہ ہے۔۔۔۔ صرف، قبل از موت دورحیات (explain) کرنے کی کوشش دورحیات (pre-death period) کرنے کی کوشش کرنا۔ جب کہ حقیقت یہ ہے کہ زندگی کا ایک بعدازموت دورحیات (post-death period) ہے، اوراس ابدی دورحیات کوشامل کے بغیرزندگی کی اطمینان بخش توجیم کرنامکن نہیں۔

اصل یہ ہے کہ خالق کے کریش پلان (creation plan) کے مطابق ، انسان کی زندگی دو دوروں میں تقلیم ہے۔۔۔ قبل از موت دور ، اور بعد از موت دور قبل از موت دور کی مدت حیات گویا فصل بونے کی مدت ہے اور بعد از موت دور کی مدت حیات گویا پھل حاصل کرنے کی مدت۔ اس دنیا کا قانون یہ ہے کہ فصل کے بغیر کھیل خاصل کرنے کی مدت۔ اس دنیا کا قانون یہ ہے کہ فصل کے بغیر پھل نہیں اور پھل کے بغیر زراعت کی کوئی معنویت نہیں۔ انسانی زندگی کے اس معاملے کو جانے بغیر ، انسانی زندگی کے اس معاملے کو جانے بغیر ، انسانی زندگی کی اطمینان بخش تو جیہ کرنا ممکن نہیں۔

# كامسل دنسيا

دنیاانہائی لذیذ ہے مگراس کود کیھنے والی آنکھ بہت جلد بے نور ہوجاتی ہے۔ دنیا میں رہتیں۔ دنیا بے پناہ حد تک حسین ہے مگراس کود کیھنے والی آنکھ بہت جلد بے نور ہوجاتی ہے۔ دنیا میں عزت اور خوشی حاصل کرناانسان کو کتنازیا دہ مرغوب ہے مگر دنیا کی عزت اور خوشی آدمی ابھی پوری طرح حاصل نہیں کریا تا کہ اس پر زوال کا قانون جاری ہوجا تا ہے۔ دنیا میں وہ سب کچھ ہے جس کو انسان چاہتا ہے مگر اس سب پچھ کو حاصل کرنا قانون جاری ہوجا تا ہے۔ دنیا میں وہ سب کچھ ہے جس کو انسان چاہتا ہے مگر اس سب پچھ کو حاصل کر چکا انسان کے لئے ممکن نہیں ، حتیٰ کہ اس خوش قسمت انسان کے لئے بھی نہیں جو بظا ہر سب پچھ حاصل کر چکا ہو۔ ہر آدمی پچھ ایسی محدودیتوں میں گھیرا ہوا ہے کہ وہ پاکر بھی نہیں یا تا۔ کا میاب ہونے کے بعد بھی خوشیوں کا چن اس کے لئے نہیں اگیا۔

انسان ایک کامل وجود ہے گراس کا المیہ یہ ہے کہ اس کو کامل دنیا حاصل نہیں۔انسان کی زندگی اس وقت تک بے معنی ہے جب تک اس کو ایک ایس دنیانہ ملے جو ہرفتم کی محدودیت اور نا موافق حالات سے پاک ہو۔

خدانے بیکامل دنیا کی قیمت موجودہ نامکمل دنیا ہے۔ جو شخص اپنی موجودہ دنیا کو آنے والی دنیا کے لئے آ ۔ بیکی موجودہ دنیا کی قیمت موجودہ نامکمل دنیا ہے۔ جو شخص اپنی موجودہ دنیا کو آنے والی دنیا کے لئے قربان کر سکے وہی آنے والی جنتی دنیا کو پائے گا۔ جو شخص اس قربانی کے لئے تیار نہ ہووہ بھی اگر چہموت کے بعدابدی دنیا میں داخل ہوگا، گراس کے لئے بیابدی دنیا حسرتوں اور مایوسیوں کی دنیا ہوگی نہ کہ خوشیوں اور لذتوں کی دنیا ہوگا نہ کہ خوشیوں اور لذتوں کی دنیا ہوگا نہ کہ خوشیوں

### استثنائي ونيا

اس غیر معمولی اہتمام کے باوجود اس دنیا میں ایک انوکھا تضاد (contradiction) پایاجا تاہے۔ وہ یہ کہ انسان بظاہر سب سے اعلیٰ مخلوق ہے۔ لیکن عملاً اس دنیا میں اس کوجن حالات کے درمیان رہنا پڑتا ہے وہ اس کے لئے اسفل سافلین (contradiction) ایک دیشیت رکھتا ہے۔ یہ استثناء (exception) اور یہ تضاد (contradiction) ایک بہت بڑا سوالی نشان ہے۔ وہ اپنے پورے وجود کے ساتھ یہ پکار ہاہے کہ اس انوکھی صورت حال کی توجیہ کے بغیر یہ دنیا ایک نا قابل فہم ظاہرہ کیا ہے۔ اس صورت حال کی درست توجیہہ کے بغیر یہ دنیا ایک نا قابل فہم ظاہرہ کیا ہے۔ اس صورت حال کی درست توجیہہ کے بغیر یہ دنیا ایک نا قابل فہم ظاہرہ کیا ہے۔ سورہ کی اگلی آیتوں میں اس سوال کا جواب ہے۔

سورہ کے آخر میں بتایا گیا ہے کہ جولوگ ایمان لائیں اور عمل صالح کریں توان کے لئے آخرت کی دنیا میں بھی ختم نہ ہونے والا اجر ( unending reward) ہے۔ اس آیت میں ایمان سے مراد سے ان کی دریافت کردہ سچائی کے مطابق عمل مراد سے ان کی دریافت کردہ سچائی کے مطابق عمل کرے ۔ جولوگ اس کا ثبوت دیں ، وہ برے انجام سے نی جا کیں گے اور خالتی عالم کی طرف سے اعلی انعام کے مستحق قراریا عمیں گے۔

#### دنيا كا قانون

گائے دودھ دیتی ہے۔ یہ ہم آ دمی جانتا ہے۔ گر بہت کم لوگ ہیں جو یہ و چے ہول آگائے کیے دودھ دیتی ہے۔ گائے دودھ جیسی چیز دینے کے قابل صرف اس وقت بنتی ہے جب کہ دہ گھاس کو دودھ میں کنورٹ ( تبدیل ) کر سکے۔ گائے جب اس انو کھی صلاحیت کا ثبوت دیتی ہے کہ وہ کم ترچیز کو اعلی چیز میں تبدیل کرسکتی ہے، اس وقت یہ ممکن ہوتا ہے کہ وہ خدا کی دنیا میں دودھ جیسی قیمتی چیز فراہم کرنے والی ہے۔

یکی حال درخت کا ہے۔ درخت سے آدمی کودانہ اور سبزی اور پھل ماتا ہے۔ گرایہا کب ہوتا ہے۔ ایسان وقت ہوتا ہے جب کہ درخت اس صلاحیت کا شوت دے کہ اس کے اندرمٹی اور پانی ڈالا جائے اس اس کووہ تبدیل کر کے دانہ اور سبزی اور پھل کی صورت میں ظاہر کرے درخت کے اندرایک کم ترچیز داخل ہوتی ہے اور اس کووہ اپنے اندرونی میکانزم کے ذریعہ تبدیل کر دیتا ہے اور اس کو برترچیز کی صورت میں باہر لاتا ہے۔

یمی معاملہ انسانی زندگی کا بھی ہے۔ زندگی بھی اس متم کا امتحان ہے۔ موجودہ دنیا میں انسان کے ساتھ بھی یہی ہوتا ہے کہ اس کو محرومیوں سے سابقہ پڑتا ہے۔ اس کو ناخوش گوار حالات پیش آتے ہیں۔ یہاں دوبارہ انسان کی کا میا بی ہیہ ہے کہ وہ اپنے ناموافق حالات کوموافق حالات میں تبدیل کر سکے۔ وہ اپنی ناکامیوں کے اندر سے کا میا بی کاراستہ نکال لے۔

یمی دنیا کا قانون ہے۔انسان کے لیے بھی اورغیرانسان کے لیے بھی۔جوکوئی اس خاص صلاحیت کا ثبوت دیے، وہی اس دنیا میں کامیاب ہے،اور جواس صلاحیت کا ثبوت دینے میں ناکام رہےوہ خدا کی اس دنیا میں اپنے آپ کونا کا می سے بھی نہیں بچاسکتا۔

خداکی گائے گویا خداکی مرضی کا اعلان ہے۔ وہ بتاتی ہے کہ اس دنیا میں خدا کوہم سے کیا مطلوب ہے۔خدا کوہم سے کیا مطلوب ہے۔خداکوہم سے کہ ہمارے اندر'' گھاس'' داخل ہواوروہ'' دودھ'' بن کر باہر نکلے۔لوگ ہمارے ساتھ برائی کریں تب بھی ہم ان کے ساتھ بھلائی کریں۔ہمارے ساتھ نا موافق حالات میں تبدیل کرسکیں۔

### بھیڑ کے درمیان سناٹا

دین جب قومی روایت بن جائے تو ایک نیا عجیب وغریب منظر سامنے آتا ہے۔ دین کے نام پر طرح طرح کی ظاہری دھوم بہت بڑھ جاتی ہے مگر اصل دین اتنا نا یاب ہوتا ہے کہ ڈھونڈ نے سے بھی کہیں نہیں ملتا۔

یکی حال آئ طت کا ہورہا ہے۔ نمازیوں کی تعداد بڑھ رہی ہے گراللہ کے ڈرسے جھکنے والے نظر نہیں آئے۔ وین کی خاطر ہولئے والے بہت ہیں گردین کی خاطر چپ ہوجانے والا کوئی نہیں۔ بلت کو بربادی سے بچانے کے لئے ہوخص مجاہد بنا ہوا ہے گرفرد کو بربادی سے بچانے کے لئے کوئی بے قرار نہیں ہوتا۔ اپنی حق پرتی کو جانے کا ماہر ہرایک ہے گر دوسرے کی حق پرتی کو جانے کا ماہر ہرایک ہے گر دوسرے کی حق پرتی کو جانے کی ضرورت کسی کو محسوس نہیں ہوتی۔ چوک پر خدا پرتی کا مظاہرہ کرنے والوں کی ہرطرف بھیڑگئی ہوئی ہے گر تنہا ئیوں میں خدا پرست بننے ہے کسی کو دلچی نہیں۔ خدا کے دین کو ساری دنیا میں غالب کرنے کا چھی پین ہرآ دی بنا ہوا ہے گر خدا کے دین کو اپنی زندگی میں غالب کرنے کی فرصت کسی کو نہیں۔ اچھے چھی ہرایک کے پاس ہیں گر جہنم کے اندیشے سے تڑ پنے کی ضرورت کوئی محسوس نہیں کرتا۔ و نیوی گونوں والے اسلام کی طرف ہر محض دوڑ رہا ہے گراس اسلام سے کسی کو دلچی نہیں جو زندگی میں آخرت کا ذلزلہ پیدا کردے۔

انسانوں کی بھیڑ کے درمیان سنائے کا بیعالم شاید آسان نے اس سے پہلے بھی نددیکھا ہوگا۔

مولا ناوحیدالدین خان کی اردواورانگریزی کتابیں، دعوتی لٹریچر، ماہ نامدالرسالداورانگریزی رسالہ خریدنے

03334689950

03344856560

کے لیے رابط فرمائیں۔:

ماہنامہ الرسالہ انٹرنیٹ پرفری پڑھنے کے لیے ویب سائٹ وزٹ کریں http://cpsglobal.org/alrisala

مولا ناوحیدالدین فال کی کتابیں انٹرنیٹ پرفری پڑھنے کے لیے ویب سائٹ وزٹ کریں http://cpsglobal.org/books/mwk

#### اختلانے کے ہاوجود

علاء سلف کے حالات پڑھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اُن کے درمیان دینی مسائل میں کثرت سے اختلاف پایا جاتا تھا۔ اس کے باوجود ہرعالم دوسرے عالم کا احترام کرتا تھا۔ اِس سلسلے میں یہاں دو واقعات نقل کیے جاتے ہیں: '' ابن عبدالبر نے نقل کیا ہے کہ امام احمد بن جنبل اور علی بن المدینی کے درمیان ایک مسئلے پر بحث ہوئی اور بحث الی ہوئی کہ دونوں طرف سے آوازیں بلند ہونے لگیں۔ مجھے اندیشہ ہونے لگا کہ آپ میں بدمزگی پیدا ہوجائے گی ،لیکن علی بن المدینی واپس جانے گئے توامام احمد بن جنبل نے ان کے ساتھ اس درجہ احترام کا معاملہ کیا کہ آگے بڑھ کران کی رکاب تھام لی (جامع بیان العلم: جنبل نے ان کے ساتھ اس درجہ احترام کا معاملہ کیا کہ آگے بڑھ کران کی رکاب تھام لی (جامع بیان العلم:

اسی طرح یونس صدتی امام شافعی کے متازشا گردوں میں سے ہیں۔ایک دن ایک مسئلے میں استاذ سے خوب بحث ہوئی، پھر جب اگلی ملاقات ہوئی تو امام شافعی نے ان کا ہاتھ پکڑا اور فرما یا کہ کیا یہ بات بہتر نہ ہوگی کہ ہم بھائی بھائی بن کررہیں ،خواہ کی مسئلے میں بھی ہمار بے درمیان اتفاق پیدا نہ ہو سکے: الایستقیم ان نکون اخواناً وان لمد نتفق فی مسالة "۔(سیراعلام النبلاء:10/16، بحوالہ ناہ نامہ الفرقان ، بکھنو، جون 2014، صفح : 41)

اس طرح کے واقعات کا مطلب صرف باہمی احترام (mutual respect) نہیں ہے، بلکہ ان واقعات میں ایک اور زیادہ بڑا پہلو ہے اور وہ ہے اختلاف رائے (opinion) کا احترام ۔ دوسرے الفاظ میں یہ کہ اختلاف رائے کوعلمی پہلو سے دیکھنا ،نہ کہ شخصی پہلو سے۔

اختلاف رائے کا احترام کوئی سادہ بات نہیں ، اس کا براہ راست تعلق ذہنی ارتقا ہے ہے۔ جس ماحول میں اختلاف رائے کو برانہ مجھا جائے ، وہاں لاز ما ڈسکٹن کا ماحول ہوگا۔ لوگ علمی دلائل کے ذریعے اپنا اپنا نقط نظر بیان کریں گے۔ جہال اختلاف رائے کو براسیجھنے کے بجائے اختلاف رائے کا احترام پایا جاتا ہو، وہال ذہنی جودنہ ہوگا، بلکہ ایسے ماحول میں ذہنی ارتقا کا ممل جاری رہے گا اور ذہنی ارتقا بلا شہر کسی انسان کی سب سے بڑی ضرورت ہے۔

فردکی سطح پر

ایک محف با میسکل پرسفر کررہا تھا۔ اچا تک اس کا بریک جام ہوگیا۔ وہ اتر کر سائیکل ساز کے پاس کیا۔ مسافر کا خیال تھا کہ جس مقام پر اس کا بریک جام ہوا ہے، سائیکل ساز ای مقام پر ہاتھ لگا کر اس کو درست کر ہے گا۔ مگر سائیکل ساز نے ہتھوڑی کی اور بالکل دوسرے مقام پر تھونکنا شروع کر دیا۔ مسافر ایجی اپنی چرت کا اظہار بھی نہیں کر پایا تھا کہ مستری نے کہا''بس ٹھیک ہے، لے جائے'' اس کھے لیے سائیک ایپنی مسافر کو لیے ہوئے دوبارہ سڑک پر دوڑر ہی تھی۔

یکی معاملہ انسانی زندگی کا بھی ہے۔ اکثر ایسا ہوتا ہے کہ آدمی ظاہری اسباب کود کیھر سمجھ لیتا ہے کہ خرابی یہاں ہے۔ وہ اس مقام پر ٹھونک پیٹ شروع کر دیتا ہے۔ مگر خرابی دور نہیں ہوتی۔ اس کی وجہ یہ کہ خرابی کی اصلاح ہے کہ خرابی کی اصلاح نہیں ہوسکتی۔ نہیں ہوسکتی۔

مثلاً قوم کے اندرا تخاد نہیں ہے۔ اس کے ساتھ ظلم ہور ہاہے۔ لوگ آپس کے اختلاف میں غیروں سے ما جاتے ہیں۔ ان کی کوئی اجتماعی آواز نہیں ہے، وغیرہ۔ ان مظاہر کود کھے کرایک شخص کے اندر کچھ کرنے کا جذبہ اٹھتا ہے اور وہ فوراً اجتماع اور کوئشن کی اصطلاحات میں سوچنے لگتا ہے۔ اس کو کام پینظر آتا ہے کہ قوم کے افراد کو جمع کرکے پرجوش تقریریں کی جائیں۔ رزولیوش پاس کیے جائیں۔ وغیرہ۔

گرید سئلہ کاحل نہیں۔ یہ گویا علامتوں پر محنت کرنا ہے۔ حالاں کہ اصلی حل یہ ہے کہ سبب پر محنت کی جائے۔ زندگی میں اکثر ایسا ہوتا ہے کہ مسئلہ بظام کہیں اور پیدا ہوتا ہے اوراس کے حل کا راز کہیں اور ہوتا ہے۔ مثلاً قوم کے اندرا گرا تھا دنہیں ہے تو اس کا سبب افراد کی ہے اتحادی ہوگی۔ ایسی حالت میں آپ '' اتحاد کا نفرنس'' کر کے لوگوں کے اندرا تحاد پیدا نہیں کر سکے۔ پہلے فرد کی سطح پر اتحاد پیدا بجئے۔ اس کے بعد قوم کی سطح پر اپنے آپ اتحاد پیدا ہوجائے گا۔ اس دنیا کا قانون یہ ہے کہ بہال'' پر محنت کرنے کا شوت ویا کرنے والے کو پھل نہیں ملتا۔ یہاں پھل صرف وہ محض پاتا ہے جس نے ''نج'' پر محنت کرنے کا شوت ویا

\_91

### مغرب كاايجنثرا

موجودہ زمانے کے علاء اور مسلم دانشور عام طور پر یہ بھتے ہیں کہ دنیائے اسلام کے بارے میں مغرب کا ایک ایجنڈ اے اور اس ایجنڈ ہے کو وہ پوری طانت کے ساتھ نافذ کر رہا ہے ۔ اس سلسلے میں بطور مثال یہاں ایک حوالہ قل کیا جاتا ہے ۔ یہ حوالہ موجودہ مسلم ونیا کے مشہور دانشور ڈاکٹر محمود احمد عازی (وفات: 2010) کا ہے ۔ انھوں نے الشریعہ اکیڈی، گوجرانوالہ، پاکستان کے تحت ایک عاضرے میں بتایا کہ 2003 میں وہ جرمنی کی ایک کانفرنس میں شریک ہوئے ۔ اِس کاعنوان یہ تھا: Sislam a Threat to the West and Europe?

اس کانفرنس میں ڈاکٹر محمود احمد غازی نے کہا کہ مسلم مفکرین کی بڑی تعداد کا نقطہ نظر مغرب کے بارے میں یہ ہے کہ اس کے مثبت پہلووں سے مسلمانوں کو استفادہ کرنا چا ہے اور اس کے منفی پہلووں کو قبول نہیں کرنا چا ہے ۔ انھوں نے بتایا کہ اس کے جواب میں کانفرنس میں موجود مغربی پہلووں کو قبول نہیں کرنا چا ہے ۔ انھوں نے بتایا کہ اس کے جواب میں کانفرنس میں موجود مغربی نمائندوں نے کہا کہ مغرب ان شرائط پر اپنی ٹکنالوجی اور اپنی تہذیب وتدن سے آپ کو استفادہ کرنے کی اجازت دینے کو تیار نہیں ہوگا۔ یہ ایک پورائی ہے جس کو آپ کو جوں کا توں قبول کرنا پڑ سے گا۔ اِس میں مغرب آپ کو اخذ وانتخاب (pick and choose) کی اجازت نہیں دےگا (یاہ نامہ الشریع، مارچ 2005 صفحہ: 10.12)

یہ پورا بیان عصر حاضر سے بے خبری کی پیدادار ہے۔ اِس معاطم میں عصر حاضر کا ذہن وہی ہے جوامر یکا کے بارے میں کہا گیاہے، یعنی: The business of america is business

اصل پہلو ہے کہ موجودہ زمانہ کم شلا کزیشن (commercialization) کا modern) موجودہ زمانے کی تشکیل اصلاً جدید صنعت (industrialization) نے کی ہے۔ اِس جدید دور میں ہر چیز ایک قابل فروخت آئٹم (purchasable item) بن چکی ہے۔ اگر آپ پرائس دے سکتے ہوں تو آپ سوئی سے

کے کر ہوائی جہازتک ہر چیز خرید سکتے ہیں، اور اگر آپ پر ائس دینے کی پوزیش میں نہ ہوں تو موجودہ زمانے میں آپ کوکوئی چیز ملنے والی نہیں۔ اس معاملے میں مغرب کا اپنا کوئی ایجنڈ انہیں۔ ایجنڈ اکا تصور مسلم ذہن کی پیداوار ہے۔ جہاں تک مغرب کا تعلق ہے، اُس کا کنسرن صرف بیہ ہے کہ وہ دنیا سے تیل اور خام اشیاء حاصل کرے اور پھر اپنا پروڈ کٹ تیار کر کے اس کوساری دنیا میں مہنگے داموں میں فروخت کرے۔

"ایجنڈا" کاتصورتمام ترمسلم ذبین کی پیداوار ہے جو کہا پنے تعقبات کی بنا پرمغرب سے کامل طور پر بے خبر ہیں۔اس بخبری کے نتیج میں مسلمانوں کو صرف ایک چیز ملی ہے،اوروہ ہے مغرب سے بنیا دفرت،اس کے سواجد یدوور سے کوئی بھی مثبت چیز مسلمان حاصل نہ کر سکے۔اس صورت حال کو بیان کر نے کے لیے میرے پاس صرف ایک لفظ ہے اور وہ ہے۔۔۔ فکری دیوالیہ بیان کر نے کے لیے میرے پاس صرف ایک لفظ ہے اور وہ ہے۔۔۔ فکری دیوالیہ بیان کر نے کے لیے میرے پاس صرف ایک لفظ ہے اور وہ ہے۔۔۔ فکری دیوالیہ بیان کر نے کے لیے میرے پاس صرف ایک لفظ ہے اور وہ ہے۔۔۔۔ فکری دیوالیہ بین (intellectual bankruptcy)۔

مسلم علاء اور دانش وروں کا یہ فکری دیوالیہ پن بہت قدیم ہے۔ اس سے پہلے جب نوآبادیات کا دور
آیا تو تمام علاا ورمسلم دانش وروں نے اُس کو اِس منفی معنی میں لیا اور غیر ضروری طور پر وہ اس کے
خلاف نفرت کلچر اور تشد دکلچر میں مبتلا ہو گئے۔ حالاں کہ نوآبادیاتی قومیں جوا پنے علاقے سے نکل کر
ایشیا اور افریقہ میں داخل ہوئی تھیں، اُن کا مقصد اصلاً اپنی صنعتی پیداوار کے لیے بازار
ایشیا اور افریقہ میں داخل ہوئی تھیں، اُن کا مقصد اصلاً اپنی صنعتی پیداوار کے لیے بازار
سمتھیں، نہ کہ حقیقی حصہ۔

اس سنگین بے خبری کا نہایت مہلک انجام ہوا۔اولاً یہ کہا ہے منفی ذہن کی بنا پر مسلمان مغربی تہذیب سے کچھ سکھنے سے محروم رہے۔ دوسرا شدید تر نقصان بیرتھا کہ مغربی قوموں کو انھوں نے دشمن کے خانے میں ڈال دیا، وہ ان کو مدعو سجھنے سے قاصررہے۔اس بنا پروہ مغربی قوموں کے او پراپنی داعیانہ فانے میں ڈال دیا، وہ ان کو مدعو سجھنے سے قاصررہے۔اس بنا پروہ مغربی قوموں کے او پراپنی داعیانہ فانے میں ڈال دیا، وہ ان کو مدعو سجھنے سے قاصر رہے۔اس بنا پروہ مغربی قوموں کے او پراپنی داعیانہ فانے میں ڈال دیا، وہ ان کو مدعو سجھنے سے قاصر رہے۔

#### مرجبي انتها بيندي

نجبی انتہا پیندی (religious extremism) کیا ہے۔ ذہبی انتہا پیندی دراصل دور زوال کا ایک ظاہرہ ہے۔ کوئی امت جب بعد کے زمانے میں زوال (degeneration) کا شکار ہوتی ہے تو اُس وقت امت کے اندروہ چیز پیدا ہوجاتی ہے جس کو ذہبی انتہا پیندی کہا جاتا ہے۔ زوال کا تعلق فطرت کے ایک قانون سے ہے۔ اِس میں مت کا کوئی استثنا نہیں۔

موجودہ زمانے میں امتِ مسلمہ اپنے دور زوال میں ہے ،اور زوال کے دوسرے مظاہر کی طرح اس کے اندر مذہبی انتہا پندی آپکی ہے۔قرآن اور حدیث میں مذہبی انتہا پندی کے لیے جولفظ استعال کیا گیا ہے، وہ غلوہے کسی امت کی بعد کی نسلوں میں جب زوال آتا ہے تو اُس وقت فطری قانون کے تحت ایسا ہوتا ہے کہ امت کے افراد میں دین کی اسپر شختم ہوجاتی ہے۔اُن کے درمیان صرف دین کا فارم باقی رہتا ہے۔ مذہبی انتہا پیندی دراصل مبنی برفارم مذہب کا دوسرانام ہے۔

کی امت کے دورز وال میں جب بنی برفارم مذہب کارواج ہوجائے توابیا ہوتا ہے کہ کہ دین کے ہرمعاطے میں ظواہر کو اہم مجھ لیا جاتا ہے۔ اُس وقت فطری طور پر ایبا ہوتا ہے کہ قرآن میں صحبِ تلفظ کو ساری اہمیت حاصل ہوجاتی ہے۔ عبادت کے معاطے میں خشوع کے بجائے ارکان کی ادائیگی کو سب بچھ بچھ لیا جاتا ہے۔ وینی احکام کے معاطے میں ساری بحث اس کے فنی پہلووں پر مرکز ہوجاتی ہے۔ اسلامی زندگی کا مطلب یہ بن جاتا ہے کہ ایک ظاہری شاخت (identity) کو اختیار کر لیا جائے۔ اسلامی دعوت کا مطلب یہ جھ لیا جاتا ہے کہ مروجہ سیاسی نظام کو تو ٹر کر اس پر قبضہ کرنے کی کوشش کی جائے۔ اسلامی حکومت کا مطلب یہ بچھ لیا جاتا ہے کہ مروجہ سیاسی نظام کو تو ٹر کر اس پر قبضہ کرنے کی کوشش کی جائے۔ اسلامی حکومت کا مطلب یہ بچھ لیا

1

جاتا ہے کہ بالجبرلوگوں کے اوپر شرعی حدود قائم کی جائے۔ اسلامی مفاد کا مطلب سیجھ لیا جاتا ہے کہ تمام قو موں کواسلام دشمن قراردے کراُن کے خلاف نفرت اور تشدد کا ہنگامہ کیا جائے ، وغیرہ میں امت کا دورز وال میں پنچنا کیا ہے ، وہ ایک عموی مثال کے مطابق ، تا ڑے گر کر صرف محجور پر اٹکنا ہے۔ ایسے وقت میں امت کا حال بیہ ہوتا ہے کہ وہ عام قو موں کی طرح صرف ایک مادی قوم بن جاتی ہے۔ تا ہم اپنی تاریخی روایات کے مطابق ، اس کے لیے مکن نہیں ہوتا کہ وہ ہائی دوایت ہوتا ہے۔ دین اس کے لیے مکن نہیں ہوتا کہ وہ ہائی دوایت ہوتا ہے۔ دین اس کے اوار کی قومی شاخت ہوتا ہے۔ دین کی تاریخ اس کے لیے فخر کا سرمایہ ہوتی ہے۔ اس کے اوار کی وراش میں مرگرمیاں ، سب کی سب، دین کے نام پر کھڑی ہوتی ہیں، دین اس کے لیے صرف ورین ہیں، دین اس کے لیے صرف وین ہیں، دین اس کے لیے صرف وین ہیں رہتا ، بلکہ وہ اس کی دینوی حیثیت کی واحد علامت بن جاتا ہے۔

کسی امت پر جب بیدونت آتا ہے تو اُس کے اندروہ ظاہرہ فروغ پاتا ہے جس کو مذہبی انتہا پہندی
کہا جاتا ہے۔ فطری طور پر اُس وفت اس مذہبی انتہا پہندی کا اظہار دین کی اسپر ہے میں نہیں
ہوتا، بلکہ اس کے ظواہر میں ہوتا ہے۔ اُس وفت دین کا اظہار اُن معاملات میں ہوتا ہے جن کا
تعلق زندگی کے دینوی یا مادی پہلو سے ہو۔

ایک زوال یافتہ امت کے اندرکام کا آغاز افراد کی اصلاح سے ہوتا ہے، نہ کہ اجھا گی اقدام سے۔ ایسی امت کے اندراگر کوئی اجھا گی ادارہ بنایا جائے، اس کے اندرکوئی حکومت قائم کی جائے، اس کے اندرکوئی حکومت قائم کی جائے اس کے اندرکوئی تنظیم قائم کی جائے توالیا ہرا قدام ہمیشہ نتیج کے اعتبار سے ناکام ثابت ہوگا۔ کیوں کہ زوال یا فتہ امت کے اندر بنائے ہوئے اجھا کی ادارے کے ارکان بھی زوال یا فتہ ہوں گے۔ اس بنا پر اس قسم کا اجھا کی ادارہ اپنے درود یوار یا ظاہری دھوم کے اعتبار سے تو ادارہ نظر آئے گا، لیکن اپنی حقیقت کے اعتبار سے، وہ صرف ایک شان دار قبرستان ہوگا، اس کے موااور پھی بیں

#### نقطهآ غاز

پینبراسلام سلی الله علیه وسلم کی عام پالیسی اجما کی معاملات میں کیا تھی۔ اس کے بارے میں حضرت عائشہ کی ایک روایت إن الفاط میں آئی ہے: ما خیر رسول الله صلی الله علیه وسلمہ بین امرین، الا اختار ایسر هما صحح ابخاری، رقم الحدیث: 6318) یعنی رسول الله صلی الله علیه وسلم کو جب بھی دوطریقوں میں سے ایک طریقے کا انتخاب کرنا ہوتا تو آپ ہمیشہ آسان طریقے کا انتخاب کرتا ہوتا تو آپ ہمیشہ آسان طریقے کا انتخاب کرتا ہوتا تو آپ ہمیشہ آسان طریقے کا انتخاب کرتا ہوتا تو آپ ہمیشہ آسان طریقے کا انتخاب کرتا ہوتا تو آپ ہمیشہ آسان

Whenever the Prophet had to choose between the two, he always opted for the easier course, rather than the harder one. (peaceful method)

"آسان طریقه"کیا ہے، آسان طریقه دراصل پُرامن طریقه کا دوسرانام ہے۔ زندگی میں اکثر پُرامن طریق کا راور متشددانہ طریق کار (violent method) کے درمیان انتخاب کرنا ہوتا ہے۔ یہ واضح ہے کہ متشددانہ طریق کار کے مقابلے میں پرامن طریق کار ہمیشہ آسان ہوتا ہے۔ متشددانہ طریق کار میں ہمیشہ کسی سے ککراو کرنا پڑتا ہے، جب کہ پرامن طریق کار میں کسی سے ککراو کی ضرورت نہیں۔

موجودہ دنیا آزادی اور مسابقت (competition) کے اصول پر قائم ہے۔ اِس دنیا میں ہمیشہ اختلافات پیدا ہوتے ہیں۔ یہاں ہمیشہ ایسے اسباب پیش آتے ہیں جو دوگر وہوں کے درمیان نزاع کی صورت پیدا کردیں۔ ایسے موقع پر کلراوکا طریقہ اختیار کرنا ،غیر پنج برانہ طریقہ ہے ، اور کلراوکا طریقہ چھوڑ کرا ہے عمل کی پرامن منصوبہ بندی کرنا ، پنج برکا طریقہ۔

خدانے پنجبر کے طریقے میں کامیابی رکھی ہے اور غیر پنجبرانہ طریقے میں ناکامی۔الی حالت میں، جولوگ پنجبر کے طریقے کونظرانداز کریں اور وہ غیر پنجبرانہ طریقے پرابئ تحریک چلائیں، وہ اپنے لیے بیک وقت دو خطرے مول لے رہے ہیں۔۔۔ایک بید کہ اللہ کے نزدیک اُن کا ایمان بالرسول مشتبہ ہوجائے، اور دوسرے بید کہ خدا کی اس دنیا میں ان کی تحریک بھی کامیابی کی منزل تک نہ پنجے۔

#### ملت كا درخت ا گانے كے لئے

سابق صدرام کی جان الف کنیری نے ایک بارلاو نے (Lyautay) کا حوالہ دیتے ہوئے اس کا بنا ایک قصد قل کیا تھا۔ اسکے الفاظ یہ تھے:

(1) once asked (my) gradener to plant a tree. The gardener, objected that the tree was slow growing and would not reach the maturity for a hundred years. (1) replied: "In case there is no time to loose, plant in the afternoon...... Chartered Accountant (Supplement) New Delhi, June 1970

میں نے ایک بارا پے باغبان سے ایک درخت کا پودالگانے کے لئے کہا۔ باغبان نے اختلاف کرتے ہوئے کہا کہ یددرخت بہت دھیرے دھیرے بڑھتا ہے اوراس کو پورا درخت بننے میں ایک سوسال گ جا کی ہے درخت بنے میں ایک سوسال گ جا کیں گے۔ میں نے جواب دیا: ایسی حالت میں تو ہم کو بالکل وقت ضا کع نہیں کرنا چاہئے۔ تم آج ہی دو پہ بعداس کا بودالگا دو۔

مت کی تغیر در تی ایک طویل المدت منصوبہ ہے۔ فردادراجاع کی سطح پر بے شاراسباب فراہم

کرنے کے بعدوہ وقت آتا ہے جب کہ ملت اپنی پوری شان کے ساتھ زندہ ہواور وہ ایک طاقتور قوم کی حیثیت سے زمین پراپنی جگہ حاصل کرے۔ گرجب اس قسم کا منصوبہ پیش کیا جاتا ہے تو کہنے والے فورا کہد دیے ہیں:
یتو بڑا لمبامنصوبہ ہے۔ اس کو پورا ہونے میں سوسال لگ جا نمیں گے۔ ایسے لوگوں کو ہمارا جواب صرف ایک ہے: جب ایسا ہے تو ہمیں ایک لحد کے لئے بھی اپنا وقت کھونا نہیں چاہئے۔ ہم کو چاہئے کہ ہم آج ہی پہلی فرصت میں اینا "درخت" نصب کردیں۔

ایک طاقتوردرخت بمیش" سوسال"ی میں تیار ہوتا ہے۔ اس کئے جو شخص طاقتوردرخت کا مالک بنا چاہتا ہواس کے لئے سوسالہ باغبانی کے سواکوئی چارہ نہیں۔ اگروہ ایساکرنے کے بجائے سراکول پرنکل کر" ورخت ستیگرہ" شروع کردے۔ یا کسی میدان میں جمع ہوکر" باغ ملت زندہ باد" کے نعرے لگانے گئے تو یہ ایک احتقانہ ترکت ہوگی جس سے نہ کوئی درخت اسے گا اور نہوہ باغ والا بنے گا۔ اس کا واحد انجام صرف سیہ کہ وہ اس وقت کو مزید ضائع کردے جو درخت اگل نے کے لئے اس کو قدرت کی طرف سے حاصل تھا۔ آپ

کے پاس مکان نہ ہوا در آپ صرف پر کھڑے ہو کر پھلھڑی چھوڑ نے لگیں تو اس ہے آپ شہر میں ایک مکان

کے مالک نہیں بن جا کیں گے۔ای طرح ملت کانام لے کر پچھلوگ سیای شعبدہ بازی کرنے لگیں تو اس قتم

کے شعبدول سے ایسانہیں ہوسکتا کہ زمین پر ملت کا قلعہ کھڑا ہوجائے۔اشعار کی دنیا میں صرف تک بند یول

کے شعبدول سے ایسانہیں ہوسکتا کہ زمین پر ملت کا قلعہ کھڑا ہوجائے۔اشعار کی دنیا میں صرف تک بند یول

کے ذریعہ بڑے بڑے انقلاب لائے جا سکتے ہیں ،ایک خطیب اپنے پر جوش الفاظ کے ذریعہ آ فا فا فایک پنڈ ال کوشان دار کا میابیوں کے آسان پر پہنچا سکتا ہے۔ مگرا یک حقیقی واقعہ کو ظہور میں لا نا ایسا صر آ ز ما کام ہے جوطویل منصوبہ بندی اور مسلسل جدو جہد کے بغیر ممکن نہیں۔

### شكركاجذبه

آدی ملے ہوئے پر مطمئن نہیں ہوتا اور جو پھینیں ملا ہے اس کے پیچے دوڑتا ہے۔ اس کا بید نتیجہ ہے کہ ہرآ دمی غیر مطمئن زندگی گزارتا ہے۔ ہر خض کو خدانے کوئی نہ کوئی نہت دی ہے۔ گرآ دمی کا حال بیہ ہے کہ جو نعت نہیں ملی اس کی طرف متو جد ہتا ہے اور جو نعت ملی ہوئی ہے اس کو حقیہ بھتا ہے۔ ایسے آدمی کے اندر اپنے خدا کے لئے شکر کا جذبہ نہیں ابھرتا۔ وہ اس قیتی کیفیت سے محروم رہ جاتا ہے جو جنت کا مستحق بننے کے لئے سب سے زیادہ ضروری ہے۔ موجودہ دنیا کو خدانے اس طرح بنایا ہے کہ یہاں کھل راحت کسی کے لئے سب سے زیادہ ضروری ہے۔ موجودہ دنیا کو خدانے اس طرح بنایا ہے کہ یہاں کھل راحت کسی کے لئے نہیں۔ اگر سر دعلاقہ کے مسائل ہیں تو گرم علاقہ کے بھی مسائل ہیں۔ اگر بے زور پھی مشکلوں سے دو چارہے تو ان کو اس کی تحقیمیں ہیں جن کو زور وقوت حاصل ہے۔ امتحان کی اس دنیا ہیں آدمی کو مسائل سے فرصت نہیں۔ آدمی کو چاہئے کہ وہ جن مسائل کے در میان ہے ان کو گوا را کرتے ہوئے اپنا سفر جاری رکھے۔ اس کی تو جہات کا مرکز خدا کی رضا ہونہ کہ مشکلات سے خالی زندگی حاصل کرنا ، کیونکہ وہ تو آخرت سے پہلے ممکن تو جہات کا مرکز خدا کی رضا ہونہ کہ مشکلات سے خالی زندگی حاصل کرنا ، کیونکہ وہ تو آخرت سے پہلے ممکن نہیں۔

جوفخص آخرت کی جنت کاما لک بننا چاہتا ہواس کوسب سے بڑا تخفہ جوا پنے رب کی خدمت میں پیش کرنا ہے وہ شکر ہے، اور شکر کا جذبہ اس کے بغیر پیدائہیں ہوسکتا کہ آ دمی مشکلات ومسائل سے اوپر اٹھ کرسوچنے کی نظر پیدا کرلے۔ جنت کی قیمت شکر ہے اور جنت ای کو ملے گی جواس کی قیمت اداکر ہے

### ايمان ايك زلزله خيزعقيده

آپائے گھر میں اپنے بچے کے ساتھ ہیں۔اتے میں زمین سے گڑ گڑا ہے کی آواز سنائی دی۔ دی۔ دیواریں اور چھتیں ملنے گئیں۔کھڑ کیاں زور زورے کھلنے اور بند ہونے گئیں۔ بچہ پوچھتا ہے کہ اباء میکیا چیز ہے۔آپ اس کوجواب دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ یہ بھونچال ہے۔

غور کیجئے کہ اس طوفان خیز لمحہ میں آپ کا بیر کہنا کہ'' یہ یونچال ہے'' کیا صرف چند الفاظ کا مجموعہ ہوگا۔'' میں جہنے دہیں گے۔ یقینا ایسانہیں ہوسکتا'' میں جبوعی اور کی میں بیٹے دہیں گے۔ یقینا ایسانہیں ہوسکتا'' میر جبونچال ہے'' کا جملہ بظا ہرایک فظی جملہ ہے، مگر دہ ایک فظیم واقعہ کا اعلان ہے۔ دہ ایسا جملہ ہے جس کوزبان سے اداکر تے ہی آ دی کے اویر کیکی طاری ہوجائے۔

'' یہ بھونچال ہے'' کالفظ ہو لتے ہی خود آپ کے اندر بھی ایک بھونچال آجائے گا۔ آپ کی پوری شخصیت ہل جائے گا۔ اس کے بعد آپ پوری شخصیت ہل جائے گا۔ اس کے بعد آپ ایک ایسے انسان بن جائیں گے جو آپ اس سے پہلے ہیں شھے۔

ای طرح آپ اپ دوست کے ساتھ ایک جنگل میں چل رہے ہیں۔ اچا تک آپ دیکھتے ہیں کہ پاس کی جھاڑیوں میں ایک خوف ناک شیر کھڑا ہوا ہے۔ آپ اپ دوست سے کہتے ہیں کہ 'میر ایک شیر ہے' یہ جملہ بھی اس وقت محض ایک لفظی کلم نہیں ہوگا بلکہ وہ ایک طوفان خیز تجربہ ہوگا۔ آپ کے جسم میں خون کی گروش خون کا طوفان (blood storm) بن جائے گی۔ یہ ایک ایسا لمحہ ہوگا جو آپ کو اندر سے باہر تک ایک نیا انسان بنا دے گا۔ اس مثال سے سجھا جا سکتا ہے کہ جب ایک انسان کہتا ہے کہ لا اللہ اللہ اللہ تو اس کا مطلب کیا ہے۔ یہ محض چند الفاظ کو اپنی زبان سے دہرا نا نہیں ہے، بلکہ یہاس خدا کی موجودگی اور کار فرمائی کا اقر ارکر نا ہے جوشیر کا اور بھونچال کا اور ہر چیز کا خالق ہے۔ کیسی عیب بات ہوگی آگر شیر اور زلز لے کی موجودگی کا اقر ارآ دی کے اندر طوفان بر پاکر دے اور خداوند و الحجال کی موجودگی کا اقر ارآ دی کے اندر طوفان بر پاکر دے اور خداوند و الحجال کی موجودگی کا اقر ارآ دی کے اندر طوفان بر پاکر دے اور خداوند و الحجال کی موجودگی کا اقر ارآ دی کے اندر کو فیال کی موجودگی کا اقر ارآ دی کے اندر کو کی کا قر ارآ دی کے اندر کو کی کا اقر ارآ دی کے اندر کو کی کی کیل برپانہ کرے۔

# اسلام زندگی کاضمیمهٔ بیس

پانی کے گلاس میں پھر کا ایک گلڑا ڈالیس تو وہ اس کے اندراتر کرایک کنارے بیٹھ جائےگا۔
وہ پانی میں ہوگا مگر پانی سے الگ ہوگا۔ پھر پھر رہے گا اور پانی پانی ۔ مگراس گلاس میں جب آپ رنگ ڈالتے ہیں تو رنگ اور پانی دونوں مل کر ایک ہوجاتے ہیں۔ اب پانی رنگ سے الگ نہیں ہوتا بلکہ دونوں اس طرح مل جاتے ہیں کہ باہر سے دیکھنے والا ان میں کوئی فرق محسوس نہیں کرتا۔

اسلام کا محاملہ اور آ دی کا محاملہ پھر اور پانی جیسا محاملہ نہیں ہے بلکہ وہ رنگ اور پانی جیسا محاملہ ہے۔ مسلمان کی زندگی میں اسلام ایک علیحہ ہ ضمیمہ کی طرح نہیں ہوتا بلکہ وہ اس کی پوری ہتی میں ساجا تا ہے۔ وہ اس کے جذبات میں شامل ہو کر اس کے دل کی دھڑکن بن جا تا ہے۔ وہ اس کی سوچ میں اس طرح داخل ہوتا ہے کہ اس کا ذہن اس کے مطابق ڈھل بن جا تا ہے۔ وہ اس کی سوچ میں اس طرح داخل ہوتا ہے کہ اس کا ذہن اس کے مطابق ڈھل جا تا ہے۔ اسلام اس کی آ تھے بن جا تا ہے۔ سا جس کے دوہ دیکھتا ہے۔ وہ اس کی زبان بن جا تا ہے جس سے بولتا ہے۔ وہ اس کا ہاتھ پاؤں بن جا تا ہے جس سے دوہ دیکھتا ہے۔ وہ اس کی زبان بن جا تا ہے جس سے بولتا ہے۔ وہ اس کا ہاتھ پاؤں بن جا تا ہے جس کے تحت وہ دنیا میں ا بہتی تمام کا رروائیاں کرتا ہے۔ اسلام وہی ہے جو آ دمی کے او پر اس طرح چھا جائے کہ اس کی کوئی چیز اس سے باہر نہ رہے ۔ اس کے ہر بول میں اسلام کی جھلک ہو۔ اس کا ہم ممل

جواسلام پانی میں پھر کی طرح رہے وہ اسلام نہیں ہے۔ اسلام وہی ہے جو پانی کے اندر ربگ کی طرح تھل جانے ۔آدمی کوکس سے محبت ہوتو اس کا پورا وجوداس سے محبت کرتا ہے۔ اس کوکس سے نفرت ہوتو اس کا پورا وجوداس سے محبت کرتا ہے۔ اس کو حقیق سے نفرت ہوتو اس کا پورا وجوداس سے نفرت کرنے لگتا ہے۔ ای طرح جب کوئی شخص اسلام کوحقیق معنوں میں اپنا تا ہے تو وہ اس کے پورے وجود کا مسئلہ بن جاتا ہے۔ وہ کہیں بھی اسلام سے الگ نہیں ہوتا اور نداسلام اس سے۔

### مترآن سے تعساق

قرآن کے بارے میں ایک روایت ان الفاظ میں آئی ہے: عن ابی موسی عن النہی صلی الله علیه وسلم قال: تعاهدو القرآن، فوالذی نفسی بیدی لهو اشد تفصیامن الابل فی عقلها (صحح ابخاری، رقم الحدیث: 5033) یعنی رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا کہ تم قرآن کی حفاظت کرو، کیوں کرقرآن اُس ہے بھی زیادہ تیزی کے ساتھ نکل جانے والا ہے جس طرح اونٹ اپنی رسی سے چھوٹ کرنکل جاتا ہے۔

اس حدیث میں قرآن کی حفاظت سے مراداس کی لفظی حفاظت نہیں ہے، بلکہ اس کی معنوی حفاظت ہے۔ قرآن کے معانی، بدالفاظ دیگر، قرآنی طرز فکر، ایک الی چیز ہے جو صرف اُس وقت آدمی کے ذبن کا حصہ بنا ہے جب کہ آدمی اس پر مسلسل طور پر سوچ، جب کہ وہ اس کے تفکیر کی ممل اوری کے ذبن کا حصہ بنا ہے جب کہ آدمی اس پر مسلسل طور پر سوچ، جب کہ وہ اس کے تفکیر کی ممل (thinking process) کا مستقل جزء بنا ہوا ہو۔ اگر ایسا نہ ہوتو قرآن بہت جلد وفراموثی کے خانے میں چلا جائے گا۔ وہ آدمی کے زندہ حافظ (living memory) میں باقی ندر ہے گا۔ اس کا سب بیہ ہے کہ موجودہ زندگی میں آدمی ہر لحمہ مسائل حیات سے دو چار دہتا ہے۔ طرح کے دنیوی تقاضے ہر لحم آدمی کو اپنی طرف کھینچتے رہتے ہیں۔ قرآن کم ل طور پر ایک کتاب آخرت طرح کے دنیوی تقاضے ہر لحم آدمی کو اپنی طرف کھینچتے رہتے ہیں۔ قرآن کم ل طور پر ایک کتاب آخرت ہے، جب کہ انسان کمل طور پر ایک دنیوی گلوت ہے۔ یہی وہ فرق ہے جس کی طرف خدکورہ حدیث میں اشارہ کیا گیا ہے۔

اس صورت حال میں کی مومن کے لیے صاحب قرآن بننے کی صرف ایک شرط ہے، ہیکہ وہ ایپ اندر تجریدی فکر (detached thinking) کی صلاحیت پیدا کرے۔ وہ ایک غیر قرآنی و نیا میں قرآنی ذہن کے ساتھ رہ سکے۔ جب ایسا ہوگا کہ آدمی مسلسل طور پر قرآن کی آیتوں پر خور کرے گا تو وہ قرآن میں نئے نئے معانی کی دریافت کرے گا۔ اس طرح قرآن پر اس کا بھین بر حستا چلا جائے گا۔

#### تلاوست كافت كده

ایک بارایک سفرین ایک صاحب میرے ساتھ تھے۔ بین نے دیکھا کہ اُن کے پاس
پاکٹ سائز کا ایک معری قرآن ہے۔ جہال موقع ماتا ہے، وہ اس کی تلاوت کرنے لگتے ہیں۔ انھوں
نے بتا یا کہ میرایہ معمول تقریباً پندہ سال سے ہے۔ اِس طرح ہر مہینے ہیں ایک بار ہیں پوراقرآن پڑھ لیتا ہوں۔ ہیں نے اُن سے کہا کہ آپ ماشاء اللہ روزانہ قرآن کی تلاوت کرتے ہیں۔ آپ بتا ہے کہ قرآن کا خلاصہ کیا ہے۔ انھوں نے کہا کہ ہیں نے اِس اعتبار ہے بھی غور نہیں کیا۔ ہیں قرآن کو تواب کی قرآن کا خلاصہ کیا ہے۔ انھوں نے کہا کہ ہیں نے اِس اعتبار ہے بھی غور نہیں کیا۔ ہیں قرآن کو پڑھتے ہیں، لیکن اُن کا پڑھنا نیت سے پڑھتا ہوں۔ یہی عام طور پرلوگوں کا حال ہے۔ لوگ قرآن کو پڑھتے ہیں، لیکن اُن کا پڑھنا ہرائے تلاوت ہوتا ہے، برائے تد برنہیں ہوتا۔ موجودہ ذمانے ہیں مسلمانوں کے اندرعام طور پرای قشم کی تلاوت قرآن کا روائ نہ کی تلاوت قرآن کا روائ نہ کی تلاوت قرآن کا روائ نہ کی تلاوت قرآن کو پڑھا۔ آن کو پڑھا، مگر انھوں نے قرآن کو پڑھا، مگر انھوں نے قرآن کو پڑھا۔ (شعب الا کمان ، رقم الحدیث: 1925) یعنی انھوں نے قرآن کو پڑھا، مگر انھوں نے قرآن کو پڑھا۔ رسول

اسللہ میں قرآن میں واضح ہدایات موجود ہیں۔ اِس پہلو سے قرآن کی ایک آیت کے الفاظ یہ ہیں: کینب آئز لُنهُ الیّه کہ اُرک لِیگا ہُرُو اینیہ وَلِیکَ کُر اُولُو الالبَابِ(38:29) یعنی یہ ایک بابر کت کتاب ہے۔ جوہم نے تمھاری طرف اتاری ہے، تاکہ لوگ اس کی آیتوں پر غور کریں اور تاکہ عقل والے اس سے شیحت حاصل کریں۔ قرآن کے نزول کا مقصد یہ ہیں ہے کہ لوگ اس کو تیرک کے طور پرلیں۔ اور اُس سے پراسرار اُواب حاصل کریں۔ بلکہ قرآن کے نزول کا مقصد یہ اس کو تیرک کے طور پرلیں۔ اور اُس سے پراسرار اُواب حاصل کریں۔ بلکہ قرآن کے نزول کا مقصد یہ اس کی آیتوں پر غور کیا جائے۔ اس سے زندگی کے اصول معلوم کئے جا کیں۔ اُس سے کا میا بی اور ناکا می کا راز دریا فت کیا جائے۔ اُس سے امتوں کے عروج وزوال کا قانون دریا فت کیا جائے۔ اُس سے امتوں کے عروج وزوال کا قانون دریا فت کیا جائے۔ اُس سے امتوں کے عروج وزوال کا قانون دریا فت کیا جائے۔ اُس سے امتوں کے عروج وزوال کا قانون دریا فت کیا جائے۔ اُس سے متوں کے عروج وزوال کا قانون دریا فت کیا جائے۔ اُس سے متوں کے عروج وزوال کا قانون دریا فت کیا جائے۔ اُس سے متوں کے عروج وزوال کا قانون دریا فت کیا جائے۔ اُس سے متوں کے عروج وزوال کا قانون دریا فت کیا جائے۔ اُس سے متوں کے عروب بیا کہ کیا کہ کیا کہ کا دریا ہے۔ اُس سے اس کی مستحق بنائے۔

### فت رآن وسنست

پنیمراسلام سلی اللہ علیہ وسلم کے دور آخری ایک حدیث ہے، اس کے الفاظ یہ ہیں۔
یعنی رسول اللہ مان فیل ہے نفر ما یا: میں نے تمہارے لیے دو چیزیں چھوڑی ہیں، تم ہرگز گراہ نہ ہوگ، جب تک کہ ان دونوں چیز وں کو پکڑے رہوگ، وہ دو چیزیں اللہ کا کتاب اور اس کے رسول کی سنت ۔ یہ حدیث اس معیار (criterion) کو بتاتی ہے جس کی روشی میں بعد کے زمانے کے مسلمانوں کو جائج کر یہ معلوم کیا جاسکے کہ وہ صراط متنقیم پرقائم ہیں یا وہ اس سے ہٹ گئے ہیں۔ اس معاطع کی واحد معیار ہے، اس کے سواکوئی دو سرامعیاراس، عاطع میں درست نہیں۔ اس کا مطلب سے کہ جب مسلمانوں کے درمیان پوائٹ آف ریفرنس (point of reference) قرآن و سنت ہوتو وہ ہدایت پر ہیں، اور جب ان کے درمیان پوائٹ آف ریفرنس کے ماور ہوجائے تو اس کا مطلب سے ہوگا کہ وہ ہدایت پر ہیں، اور جب ان کے درمیان پوائٹ آف ریفرنس کے ماور ہوجائے تو اس کا مطلب سے ہوگا کہ وہ ہدایت پر ہیں، اور جب ان کے درمیان پوائٹ آف ریفرنس کے ماور ہوجائے تو اس کا مطلب سے ہوگا کہ وہ ہدایت پر ہیں، اور جب ان کے درمیان پوائٹ آف ریفرنس ہوگا کہ وہ ہدایت پر ہیں، اور جب ان کے درمیان پوائٹ آف ریفرنس ہوگا کہ وہ ہدایت پر ہیں، اور جب ان کے درمیان پوائٹ آف ریفرنس ہوگا کہ وہ ہدایت پر ہیں، اور جب ان کے درمیان پوائٹ آف ریفرنس ہوگا کہ وہ ہدایت پر ہیں، اور جب ان کے درمیان پوائٹ آف ریفرنس ہوگا کہ وہ ہدایت پر ہیں، اور جب ان کے درمیان پوائٹ آف ریفرنس ہوگا کہ وہ ہدایت پر ہیں، اور جب ان کے درمیان پوائٹ آف ریفرنس ہوگا کہ وہ ہدایت پر ہیں، اور جب ان کے درمیان پوائٹ آف بیکر ہوں ہوگا کہ وہ ہدایت پر ہیں، اور جب ان کے درمیان پوائٹ آف ہوگا کہ وہ ہدایت پر ہیں، اور جب ان کے درمیان پوائٹ آف کے دوہ ہدایت پر ہوں کا مطلب ہوگا کہ وہ ہدایت پر ہوں کو درکین کو سے دور سے معاملے کو درکیان پورٹ آفرین پورٹ کو در ہوں کے درمیان پورٹ آفرین پورٹ کو در ہوں کو درکیان پورٹ کو در ہوں کو درکیان پورٹ کو درکیان پورٹ کو در ہوں کو در کو درکیان پورٹ کو در ہوں کو درکیان پورٹ کو درکیان پورٹ کو در ہور کو درکیان پورٹ کو درکیان پورٹ کو در ہور ہور ہوں کو درکیان پورٹ کو درکیان پورٹ کو در ہور کو درکیان پورٹ کو در کو درکیان پورٹ کو درکیان پورٹ کو در کو درکیان پورٹ کو درکیان پورٹ کو در کو درکیان پورٹ کو درکیان پورٹ کو درکیان پورٹ کو در کو درکیان پورٹ کو در کو درکیان پورٹ کو درکیان پورٹ کو درکیان پور

جب مسلمانوں کی کتابیں قرآن وسنت پر بہنی ہوں، جب اسکی مجلسوں بیں قرآن وسنت کا چرچا ہو، جب وہ ہرمعا ملے بیں قرآن وسنت سے رہنمائی لیتے ہول، جب ان کا بیحال ہو کہ وہ قرآن وسنت کے نام پر بولیس اور قرآن وسنت کے نام پر جپ ہوجا کیں، تب یہ بھنا چاہیے کہ وہ ہدایت پر بیں اور جب ایسانہ ہوتو بیال بات کا ثبوت ہے کہ وہ ہدایت سے بھٹک گئے ہیں۔ تا ہم قرآن وسنت سے ہٹنے کہ ایسانہ ہوتو بیال بات کا ثبوت ہے کہ وہ ہدایت سے بھٹک گئے ہیں۔ تا ہم قرآن وسنت سے ہٹنے کی ایک اور صورت ہے، جوقرآن وسنت کا نام لینے کے باوجود باقی رہت ہے، اور بیون ہے جس کو حدیث میں تفسیر بالرائے کہا گیا ہے۔

تفسیر بالرائے کا مطلب قرآن وسنت کی غلط تعبیر (misinterpretation)۔غلط تعبیر وتشریک کا بیامکان بمیشہ باقی رہے گا۔انسان کواس دنیا میں کامل آزادی دی گئی ہے۔انسان جس طرح دوسری باتوں کے لیے آزاد ہے، اس طرح وہ قرآن وحدیث کی غلط تشریک کے لیے بھی آزاد ہے، اس برائی سے بچنے کی شرط صرف ایک ہے، اور وہ تقوی ہے۔تقوی انسان کواس سے بچا تا ہے کہ وہ قرآن و حدیث کوخودسا ختہ تشریک کرے۔

ما تگنے والا پاتا ہے

لوگوں کا حال میہ ہے کہ وہ جنت کا نام لیتے ہیں گرجہنمی اعمال میں مشغول ہیں۔ اس کا مطلب میہ ہے کہ اس کا جنت ما نگتے تو میمکن نہ مطلب میہ ہے کہ انھوں نے خداسے اس کی جنت ما نگلی ہی نہیں۔اگر وہ خداسے جنت ما نگتے تو میمکن نہ تھا کہ وہ لوگوں کوالیے راستوں میں چلنے دے جوانھیں جہنم کی طرف لے جانے والے ہیں۔

سیمکن نہیں کہ آپ خدا سے جنت ما گلیں اور وہ آپ کو جہنم دیدے۔ آپ خدا سے خشیت ما گلیں اور وہ آپ کو خفلت میں جتال کر دے۔ آپ آخرت کی ترثب ما گلیں اور وہ آپ کو خفلت میں جتال کر دے۔ آپ آخرت کی ترثب ما گلیں اور وہ آپ کو دنیا کی محبت میں ڈال دے۔ آپ کیفیت سے بھری ہوئی دینداری مانگیں اور وہ آپ کو بےروح دین داری میں پڑار ہے دے۔ آپ تن پرتی مانگیں اور وہ آپ کو خور وہ آپ کی زندگی میں مطلوب چیز نہیں ہے تواس کا مطلب کو شخصیت پرتی کی کو تھری میں بند کر دے۔ آگر آپ کی زندگی میں مطلوب چیز نہیں ہے تواس کا مطلب سے ہے کہ آپ نے نہ مانگا تھا اور نہ آپ کو ملا۔ جو مانگے وہ بھی محروم نہیں رہ سکتا۔ یہ مالک کا نئات کی خیرت کے خلاف ہے کہ وہ کسی بندے کواس حال میں رہے دے کہ قیامت میں جب خدا سے اس کا میام ناموتو وہ اپنے رب کو حرت کی نظر سے دیکھے۔ وہ کہے کہ خدا یا میں نے تجھ سے جنت مانگی تھی اور تو مانے دی جو جھ سے مانت کا مالک تو ہر میں میں اپنے سارے خوالوں کے ساتھ آپ کے قریب آکر آ واز دیتا ہے کہ کون ہے جو جھ سے مانگی ورثام اپنے سارے خوالوں کے ساتھ آپ کے قریب آکر آ واز دیتا ہے کہ کون ہے جو جھ سے مانگی ورثام اپنے سارے خوالوں کے ساتھ آپ کے قریب آکر آ واز دیتا ہے کہ کون ہے جو جھ سے مانگی تاکہ میں اسے دول۔ مگر جن کو لیٹا ہے وہ خود منے کھیرے ہوئے ہواس میں دینے والے کا کیا تھسور۔ وشام اپنے سارے خوالوں کے ساتھ آپ کے قریب آکر آ واز دیتا ہے کہ کون ہے جو جھ سے مانگی تاکہ میں اسے دول۔ مگر جن کو لیٹا ہے وہ خود منے کھیرے دوئے ہواس میں دینے والے کا کیا تھسور۔

البرك آف اسلام (الرسالمشن كاالكريزى ترجمان)

الرساله شن کا انگریزی تر مجان اسپر ف آف اسلام (Spirit of Islam) کے نام سے بنگلور سے نکل رہا ہے۔ یہ ماہ نامہ جنوری 2013 سے شائع کیا جارہا ہے۔ یہ ہراعتبار سے ایک معیاری میگزین ہے۔ انگریزی زبان کی حیثیت انٹریشنل زبان کی ہے۔ یہ بے حد ضروری ہے کہ الرساله شن کے پرامن افکار کو انگریزی وال طبقہ میں وسیع پیانہ پر کھیلا یا جائے۔ یہ بلاشیدوفت کی اہم ضرورت ہے۔

For subscription of Spirit of Islam, please contact

Center for Peace, Pakistan SMS: 03344856560, 03334689950

email: subscribe@cpspakistan.org

### دعا كيون قبول نہيں ہوتی

لوگوں نے ایک بزرگ سے پوچھا: کیا وجہ ہے کہ ہم اللہ سے دعا کرتے ہیں اور ہماری دعا قبول نہیں ہوتی۔ بزرگ نے جواب دیا: اس لئے کہ آپلوگ خداد سے وہ چیز مائٹتے ہیں جو آپ دوسر سے انسانوں کودینے کے لئے تیارٹہیں۔ آپ خدا سے مائٹتے ہیں کہ وہ آپ کوظالموں کے للم سے بچائے۔ گر آپ میں سے ایک شخص کو جب کی کے او پر غلبہ حاصل ہوتا ہے تو وہ اس کواپنے ظلم کا مزہ چھانے سے بازئمیں رہتا۔ آپ خدا سے جان و مال کی امان مائٹتے ہیں گر آپ میں سے ایک شخص کو جب موقع ملتا ہے تو وہ اپ کے جان و مال کواپنے لئے جائز کر لیتا ہے۔ آپ خدا سے باعز ت زندگی مائٹتے ہیں گر آپ میں سے ایک شخص اگر کسی کے او پر تا ہو پالے تو وہ اس کو بے عزت کر کے خوش ہوتا ہے۔ آپ خدا سے مائٹتے ہیں کہ وہ آپ کود جمن تو موں کی سازش سے بچائے گر آپ میں سے ایک شخص کواگر کسی سے انگلاف ہوجائے تو اس کو اکھاڑنے کے لئے وہ ہر سازش سے بچائے گر آپ میں سے ایک شخص کواگر کسی سے انتظاف ہوجائے تو اس کو اکھاڑنے کے لئے وہ ہر سازشیں کر نا شروع کر دیتا ہے۔

دعا کی تبولیت کی لازی شرط میہ کہ آدی دعاما نگنے ہیں شجیدہ ہو۔ اس کی دعااس کی پوری ہستی کی لکار ہونہ کہ محض ذبان کی حرکت سے نگلے ہوئے الفاظ ۔ جب آدی سنجیدہ ہوتو اس کی زندگی تضاوے خالی ہو جاتی ہے۔ اس کی دعا ہیں اور اس کے عمل ہیں کوئی فرق باتی نہیں رہتا۔ اگر ایک محض فی الواقع ظلم کو تا پند کرتا ہے اور دوسرے آدی کے ظلم کو قابل شکایت سجھ رہائے تو ناممکن ہے کہ وہ خودائے دائر سے ہیں ظالم بن جائے۔ اپنے دائرہ اختیار میں ظلم کرنا اور دوسرے کے ظلم پراحتجان کرنا ایسا تضاوہ ہو جو ثابت کرتا ہے کہ آدی اپنے کہنے ہیں شجیدہ نہیں ہے، وہ قول بلافعل (صف) کی سطح پر ہے۔ اور جو شخص قول بلافعل کی سطح پر ہواس کی دعا اس کے منے پر ماردی جاتی ہے نہ کہ وہ اللہ تعالی کے یہاں تجو لیت کا شرف حاصل کرے۔ ایک شخص لوگوں کو باہم کراتا بھرتا ہواور خدا سے دعا کرے کہ''خدا یا لوگوں کو متحد کرد ہے'' تو بیاللہ کی نظر میں دعا نہیں ہے بلکہ ایک مذات ہے جو دعا کرنے والے کو صرف سرا کا مستحق بناتی ہے۔ دعا کی تبولیت کے لئے ضروری ہے کہ آدی بندوں کو وہ بی دے رہا ہو جو وہ خدا ہے اپنے لئے ما نگ رہا ہے۔ اس سے دوسروں کو وہ بی رحمت وعنا یت ملے جس رحمت وعنا یت کے کر دہا ہے۔ اس سے دوسروں کو وہ بی رحمت وعنا یت ملے جس رحمت وعنا یت کی درخواست وہ خدا ہے اپنے لئے کر دہا ہے۔ اس کے بغیردعا ایک جرم ہے نہ کہ حقیقۃ اللہ جس رحمت وعنا یت کی درخواست۔

### دعسا كى تشبولىيەت

ایک مسلم نوجوان نے کہا کہ میرے بہت سے مسائل ہیں۔ میں اُن مسائل کے لیے اللہ سے بہت مے مسائل کے لیے اللہ سے بہت دعا کرتے ہوئے مجھے کئی سال گزر کے بہت دعا کرتے ہوئے مجھے کئی سال گزر گئے۔ گرمیرا کوئی مسئلہ ل نہ ہوا۔ میری سمجھ میں نہیں آتا کہ اب میں کیا کروں۔

یہ وہ لوگ ہیں جواپنے مادی مسائل کے لیے اللہ سے دعا کرتے ہیں، پھر جب وہ دیکھتے ہیں کہ اُن کا مسئلہ ان کی خواہش کے مطابق حل نہیں ہواتو وہ ما یوی میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔ دعا بلا شبہہ ایک اعلی عبادت ہے، مگر جہاں تک دعا کی قبولیت کا سوال ہے، اس کا انحصار اللہ کی مرضی پر ہے، نہ کہ بندے کی خواہش پر۔

اصل یہ ہے کہ دنیا کی جو مادی چیزیں ہیں، وہ سب کی سب امتحان کے پر پے (papers) ہیں۔ کسی انسان کوکن امتحانی پر چوں کے ساتھ آزمانا ہے، اس کا فیصلہ اللہ کی طرف سے کیا جا تا ہے، نہ کہ انسان کی خواہش کی بنیاد پر ۔ کوئی طالب علم اگر یہ چاہے کہ اس کے امتحان کا پر چہاس کی مرضی کے مطابق اس کو دیا جائے تو ایسا ہونا ممکن نہیں، کیوں کہ امتحانی پر بے کے معاملے میں سارا فیصلہ تعلیمی ادارے کے ذعے داروں کی طرف سے کیا جا تا ہے، طالب علم کی خواہش کی بنیاد پر اس کا فیصلہ نہیں ہوتا۔

الی حالت میں دعا کا شیح طریقہ یہ ہے کہ آدمی دعا تمیں توخوب کر ہے، کیکن دعا کی قبولیت کے معاطے کو وہ تمام تر اللہ کے اوپر ڈال دے۔ اگر کسی آدمی کی دعا بظاہر قبول نہیں ہورہی ہے تو اس کو یقین کرنا چاہیے کہ بہی اللہ کی مرضی ہے۔ اللہ زیادہ بہتر جانتا ہے کہ کسی بندے کے لیے خیر کمیا ہے۔ انسان صرف اپنی خواہشوں کو جانتا ہے، نہ یہ کہ اس کا خیر کس چیز میں ہے۔

آدی کو چاہیے کہ وہ ملے ہوئے پر راضی رہے اور نہ ملے ہوئے کے بارے میں وہ بیدعا کرے کہ خدایا، تومیرے لیے خیر کا فیصلہ فرما (اللھ ہر خولی واخترلی)

# اسم اعظم کے ساتھ دعیا

سب سے بڑی دعا وہ ہے جو ایک حقیقی پوائٹ آف ریفرنس (reference مرس سے بڑی دعا وہ ہے جو ایک حقیقی پوائٹ آف ریفرنس ہے۔
اگر کو کی شخص اس پوائٹ آف ریفرنس کو دریا فت کر لے تو وہ ایک ایک دعا کرسکتا ہے جس کو حدیث میں اسم اعظم کے ساتھ دعا کرنا بتایا گیا ہے۔ موت کیا ہے۔ موت زندگی کا غاتمہ نہیں ہے، بلکہ وہ موجودہ زمین پر رہائش کا خاتمہ ہے۔ موجودہ ذمین پر انسان کے لیے وہ سب بچھ مہیا کیا گیا ہے جس کی اسے زمین پر رہائش کا خاتمہ ہے۔ موجودہ زمین پر انسان کے لیے وہ سب بچھ مہیا کیا گیا ہے جس کی اسے بحیثیت انسان ضرورت ہے۔ موت جب آتی ہے تو یہ ہوتا ہے کہ اچا نک مرفے والے کو موجودہ سیارہ ارض سے محروم کر دیا جاتا ہے۔ لیکن سیارہ ارض پر جو بچھانسان کو ملا ہے، وہ اپنی حقیقت کے اعتبار سے اس کے اپنی کسب (earning) کا نتیج نہیں ہے، بلکہ وہ تمام تر اللہ کے یک طرفہ عطیہ کا نتیج ہے۔ آئی موتی چیز وں کوفارگر انٹیڈ (for granted) طور پر لیتار ہتا ہے، اس لئے وہ اس حقیقت سے دریا فت کر لے تو یہ سے بخبر رہتا ہے۔ اگر آ دی دنیا میں ملی ہوئی چیز وں کو عطیہ اللی کی حیثیت سے دریا فت کر لے تو یہ وریا فت اس کے لئے ایک عظیم پوائٹ آف ریفرنس بن جائے گی۔

جس انسان کوشعوری طور پر اس حقیقت کو در یافت ہوجائے، وہ پکارا کھے کہ خدا یا، موت سے پہلے کی زندگی میں بھی میں کامل طور پر عاجز تھا، لیکن تو نے اپنی رحمت سے بلا استحقاق مجھے یک طرفہ طور پر تمام چیزیں دے دیں، موت کے بعد کی زندگی میں بھی دوبارہ میں اپنے آپ کو کامل طور پر گام عزر کی حالت میں پاؤں گا۔ خدا یا، جس طرح تو نے موت سے پہلے کی زندگی میں میرے بجزکی کامل تلانی فرمائی، اس طرح تو موت کے بعد کی زندگی میں بھی میرے بجزکی کامل تلافی فرما، مجھے وہ تمام جیزیں مزیدا ضافہ کے ساتھ دے دے جوتو نے موت سے پہلے کی زندگی میں مجھے عطاکی تھیں۔

اں پوائنٹ آف ریفرنس کے ساتھ نجاتِ آخرت کی دعا کرنا، بلاشبہہ اسم اعظم کے ساتھ دعا۔ کرنا ہے، جس کی قبولیت کی بشارت دی گئی ہے۔خوش قسمت ہیں وہ لوگ جواس اسم اعظم کے حوالے سے دعا کرنے کی توفیق یا تیں۔

## د نیا، آخرت

قرآن میں انسان کے بارے میں ایک عومی تبره کرتے ہوئے ارشاد ہوا ہے : إِنَّ هُولَاءُ مُوكَاءً مُوكَاءًا مُوكَاءًا مُوكَاءً مُوكَاءً مُوكَاءً مُوكَاءً مُوكَاءً مُوكَاءً مُوكَاءًا مُوكَاءً مُوكَاءً

انسان کواہدی مخلوق کی حیثیت سے بیدا کیا گیا ہے، لیکن اس کی مدتِ حیات کے دوجھے بیں۔موت سے قبل (pre-death period) اور موت کے بعد (pre-death period)۔انسان کی عام کمزوری ہے ہے کہ وہ قبل ازموت زندگی کو لے کرسوچتا ہے، بعد ازموت زندگی کو لے کروہ سوچ نہیں یا تا۔ یہی وہ حقیقت ہے جوقر آن کی مذکورہ آیت میں بیان کی گئی ہے۔ یہ کوئی سادہ بات نہیں۔ یہی بات ہے جوانسان کی پوری سوچ کو سیح رخ یا غلط رخ دیتی ہے۔ جو مخص موت سے قبل کے مسائل کو لے کر سویے ، اس کے اندر دنیارخی سوچ (world-oriented اس کے برعکس ، جوشخص موت کے بعد کے مسائل کو لے کرسویے ، اس کے اندر آخرت رخی سوچ (Akhirat-oriented-thinking) ڈیولپ ہو گی ۔ اس کی سوچ ہر اعتبار سے حقیقت پیندانه سوچ بن جائے گی ۔ حقیقت پیندانه سوچ ہی کا دوسرا نام سیح طر زِفکر (right thinking) ہے۔ای طرح غیر حقیقت پیندانہ سوچ ہی کا دوسرانام غلط طرزِ فکر (wrong thinking) ہے انسان کے بننے یا بگڑنے کا تمام تر انحصاراتی بات پر ہے۔ جو مخص اینے اندر دنیارخی مزاج ڈیولی کرے گاتو بیاس کی پوری سوچ کوغلط رخ پر ڈال دے گا۔اس کے برعکس جس آ دمی کا ذہن آخرت رخی ذہن ہو،اس کے اندرآخرت رخی مزاج ڈیولپ کرے گاجواس کی پوری سوچ کو سے ست میں جاری کر دے گا ۔۔ یہی وہ چیز ہے جو انسان کی شخصیت کی تعمیر (personality building) میں اصل اہمیت رکھتی ہے۔

#### سب سے بڑا حادثہ

ہماری دنیا میں جوسب سے بڑا حادثہ پیش آرہا ہے وہ یہ کہ یہاں بسنے والے انسانوں میں سے تقریباً دس لا کھآ دمی ہرروز مرجاتے ہیں۔ کوئی نہیں جانتا کہ موت کے فرشنے کل کے لئے جن دس لا کھآ دمیوں کی فہرست تیار کررہے ہیں اس میں اس زمین پر چلنے والوں میں سے کس کس کا نام ہو۔ ہم میں سے کوئی شخص نہیں جانتا کہ اس کی موت کب آئے گی اور میں سے ہرشخص کوموت آئی ہے۔ مگر ہم میں سے کوئی شخص نہیں جانتا کہ اس کی موت کب آئے گی اور جن لوگوں کے درمیان ہم زندگی گزاررہے ہیں ان کے متعلق بھی پجھنیں معلوم کہ ان میں سے کون کل اور اٹھالیا جائے گا اور کون کل کے بعد سننے اور دیکھنے کے لیے باقی رہے گا۔

یہ آنے والا وقت ہم میں سے ہر شخص کی طرف دوڑا چلا آرہا ہے۔ ہر زندہ انسان اس خطرہ میں مبتلا ہے کہ کل اس کی موت آ جائے اور اس کے بعد نہ اس کے لیے سننے کا موقع باقی رہے اور نہ ہمارے لئے سنانے کا۔

یصورت حال بتارہی ہے کہ کرنے کا اصل کام کیا ہے۔ کرنے کا اصل کام یہ ہے کہ ہم میں سے جرخض آخرت کی فکر کرے اور دوسرے انسانوں کو زندگی کے اس حقیقی مسئلہ ہے آگاہ کرے۔ دنیا کی آبادی اگر چار ارب ہے تواس کا مطلب یہ ہے کہ ہم کو چار ارب کام کرنے ہیں۔ کیوں کہ آج کا ہر آدی حقیقت سے غافل ہے، ہم آدی اس کا مختاج ہے کہ اس کو حقیقت کا علم پہنچا یا جائے۔ کوئی بڑا طوفان ٹو منے والا ہوتو چھوٹی با تیں بھول جاتی ہیں۔ موت بلا شبہ سب سے بڑا طوفان ہے۔ اگر آدی کو اس کا احساس ہوتو وہ سب سے زیادہ موت کے بارے میں سوچے اور سب سے زیادہ موت کے بارے میں سوچے اور سب سے زیادہ موت کے بارے میں جے چاکر ہے۔

#### Subscribe in Pakistan

SMS: 0334-4856560 - 03334689950

Email: subscribe@cpspakistan.org

اگرآپ آن لائن مزید کتابیں پڑھنایا منگوانا چاہتے ہیں توہاری ویب سائٹ وزٹ کریں www.cpspakistan.org

## آخرت سے غفلت کیوں؟

قرآن كى سوره الروم مين ايك آيت ان الفاظ مين آئى ہے: يَعْلِمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ الْحَيْوةِ وَاللَّهُ وَيَا كَن كَصرف ظاہر كو الْحَيْوةِ اللَّهُ وَيَا كَان وَهُمْ عَنِ اللَّهِ حَرِقَا هُمُ عَنِ اللَّهِ حَرِقَا هُمُ عَنِ اللَّهِ عَنِ اللَّهِ عَنِ اللَّهِ عَنِ اللَّهِ عَنِ اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلْمُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ عَلْمُ عَنْ اللَّهُ عَلْمُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلْمُ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَلْمُ عَنْ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَلْمُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَى عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَي

بیرواقعہ کیے پیش آتا ہے کہ انسان آخرت سے فافل ہوجاتا ہے۔ اس کا سبب بیہ کہ
انسان ہر لحمہ اپنے آپ کوایک دنیا میں پاتا ہے۔ اُس کا ہر تجربہ بتاتا ہے کہ وہ آخرت کے سواایک اور دنیا

کے اندر ہے۔ اس کے تمام تعلقات اِسی معلوم دنیا کے ساتھ ہوتے ہیں۔ صبح سے شام تک اور شام سے
صبح تک اس کی پوری زندگی اِسی دنیا کے اندرگزرتی ہے۔ اِس طرح وہ موجودہ دنیا کے ساتھ اتنازیادہ
مانوس ہوجاتا ہے کہ وہ شعوری یا غیر شعوری طور پر سیجھ لیتا ہے کہ بظاہر جو پچھ ہے، وہی کُل دنیا ہے،
اس کے آگے اور پچھ نہیں ، حتی کے وہ لوگ جو رسی عقید سے کے طور پر آخرت کو مانتے ہیں ، وہ بھی عملاً
بوری طرح اس کا مصداق ہوتے ہیں۔

الی حالت میں آخرت پر زندہ یقین صرف اُس خض کو حاصل ہوسکتا ہے جو اپنے اندر تجریدی فکر (detached thinking) پیدا کر ہے، لینی دنیا میں رہتے ہوئے دنیا سے الگ ہوکرسو چنا، جسمانی اعتبار سے بظاہر اِسی دنیا میں ہونا، لیکن سوچ کے اعتبار سے آخرت کی دنیا میں پہنچ جانا۔ یہی تجریدی فکر کا طریقہ واحد طریقہ ہے جو کسی آ دمی کو آخرت کی یا دمیں جینے والا بنا سکتا ہے۔ یہی آخرت رخی سوچ وہ چیز ہے جس سے آ دمی کے اندر حقیقی معنوں میں ربانی شخصیت کی تعمیر ہوتی ہے۔ اس کے سواکوئی اور طریقہ ربانی شخصیت کی تعمیر ہوتی ہے۔ اس کے سواکوئی اور طریقہ ربانی شخصیت کی تعمیر کانہیں۔

ربانی انسان بننے کی شرط صرف ہے کہ آدمی اپنے آپ کو النفس المطمئة (complex) بنائے کی شرط صرف ہے کہ آدمی اپنے آپ کو اللہ کی توفیق حاصل ہوتی ہے اور بیصرف اللہ کی توفیق ہے جو کسی انسان کوربانی انسان بناتی ہے۔

# تكاثر ہے قبرتك

قرآن کی سورہ التکاثر میں انسان کی ایک عمومی حالت کو ان الفاظ میں بتایا گیا ہے: اُلَّهٰ کُمُّهُ التَّکَاثُرُ ٥ حَتَّی ذُرُ تُحُمُ المَقَابِرَ (2-1:102) یعنی زیادہ سے زیادہ کی حرص نے تم کو خفلت میں رکھا، یہاں تک کہتم قبروں میں جا پہنچے۔

انسان کا حال میہ کہ وہ زیادہ سے زیادہ دولت حاصل کرنے کو اپنی زندگی کا مقصد بنالیتا ہے۔ وہ اِسی عمل میں مشغول رہتا ہے، یہاں تک کہ اس کی موت آ جاتی ہے۔ وہ دنیا سے اس احساس کے ساتھ جلا جاتا ہے کہ اس نے جس چیز کے حصول کو اپنا نشانہ بنایا تھا، اس کو وہ حاصل نہ کرسکا۔

حقیقت بیہ کہ مال برائے ضرورت کی ایک حدہ۔ اِس کے برعکس مال برائے مالک کی کوئی حد نہیں ۔ اگر انسان ضرورت کے لئے مال حاصل کرنا چاہے تو ایک حد پر پہنچ کر اس کو اطمینان حاصل ہوجائے گا۔ لیکن انسان اگر مال برائے مال کو اپنی زندگی کا نشانہ بنائے تو اس کی طلب کی بھی کوئی حد نہیں آئے گی۔ انسان بے اطمینانی کی حالت میں مرح کوئی حد نہیں آئے گی۔ انسان بے اطمینانی کی حالت میں مرح کے گا، اور بے اطمینانی کی حالت میں مرح کے گا۔

امریکا کے مشہور دولت مند بل گیٹس (Bill Gates) نے اپنی زندگی کا مقصدیہ بنایا کہ وہ زیادہ سے دو زیادہ دولت حاصل کر ہے۔ انھوں نے ایسا ہی کیا۔ یہاں تک کہ وہ دنیا کے سب سے زیادہ دولت مند آ دمی بن گئے۔ لیکن آخر ہیں ان کومسوس ہوا کہ میری ضرورت تو محدود ہے۔ پھراس کثیر دولت کا کیا استعال ۔ انھوں نے اپنے ایک لیکچر میں کہا کہ:

Once you get beyond a million dollars, it is the same hamburger.

لینی تم خواہ کتنی ہی زیادہ دولت حاصل کرلو، گرتمھاری ضرورت تو بدستوروہی سینڈوچ رہے گی۔ میہ ہراُس آ دمی کا انجام ہوتا ہے، جوزیادہ دولت کمانے کواپنا نشانہ بنائے۔ آخر میں عدم اطمینان کے سوا کچھاوراُس کے جھے میں آنے والانہیں۔

#### جنت: عطيه خداوندي

تمام حیوانات اپنی ضرورت کے مقام پر چل کریارینگ کرینچے ہیں۔ گراس میں صرف ایک استثنا ہے اور وہ مچھلی کا استثنا ہے۔ مجھلی پانی کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتی، گرمچھلی کے اندریہ طاقت نہیں کہ وہ رینگ کریا چل کا استثنا ہے۔ مجھلی پانی کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتی، گرمچھلی کے اندریہ طاقت نہیں کہ وہ دریا کے کنار بے تربی رہے گی، لیکن خود سے وہ دریا کے دیا کے اندرنہ جاسکے گی، الاید کہ کوئی مخص اس کواٹھا کریانی میں ڈال دے۔

بیروا قعتمثیل کی زبان میں ایک حقیقت کو بتا تا ہے، اور وہ جنت کا معاملہ ہے۔ کو کی شخص کتنا

ہی زیادہ صالح اور متنی ہو، مگر اس کا ذاتی عمل اس کو جنت میں نہیں پہنچا سکتا۔ کی شخص کا جنت میں پہنچنا
صرف اُسی وقت ممکن ہے جب کہ اللہ اپنی رحمت کے ذریعے اس کو جنت میں داخل کر دے۔ یہی وہ
حقیقت ہے جو ایک حدیث میں ان الفاظ میں بیان کی گئی ہے: یعنی بے شک کسی آدمی کا عمل اُس کو
جنت میں داخل نہیں کرے گا۔ صحابہ نے کہا، اے خدا کے رسول، کیا آپ بھی۔ آپ نے فرمایایاں، الا
ہے کہا داللہ مجھے اپنی مغفرت اور رحمت سے ڈھا تک لے۔

حقیقت ہے کہ کوئی بھی انسانی عمل جنت کی قیمت نہیں۔انسانی عمل صرف اس لیے ہے کہ وہ اللہ کی رحمت کو اپنی طرف متوجہ کر سکے۔اس لیے انسانی عمل میں سب سے بڑی چیز معرفتِ البی ہے۔ معرفتِ البی میں جو محفق پوراا تر ہے گا،اللہ اس کی طرف متوجہ ہوگا اورا پنی عنایتِ خاص کے تحت اس کے لیے جنت میں داخلے کا فیصلہ فرمائے گا۔ جنت کی کواللہ کی عنایت سے ملے گی، نہ کہ اپنے عمل ک قیمت کے طور پر ۔حقیقت ہے کہ انسان کا چندسالہ کی گابدی جنت کے برابر نہیں ہوسکتا۔کوئی محفق جیسا ہوگا جس کے پاس صرف جو اپنے عمل کو جنت کی قیمت سمجھے، اس کا معاملہ آخرت میں اس محفی جیسا ہوگا جس کے پاس صرف ایک پیسہ ہواوروہ ہوائی جہاز خرید نے کے لیے پہنچ جائے۔

# خدا كااعتراف نبين

آج کل بیرواج ہے کہ ایک شخص بیبہ کمائے گا اور اس کے بعد وہ ایک کار خرید کرا پنے بیٹے کو دے گا۔ کار کے شیشہ پرلکھا ہوا ہوگا۔۔۔۔باپ کی طرف سے تخفہ (Dad's Gift)۔ یہ کوئی ساوہ بات نہیں۔ اپنی حقیقت کے اعتبار سے بینا شکری کا کلمہ ہے۔ ایک نعمت جو حقیقت خدا کی طرف سے ملی ہے، اس کو خدا کی طرف منسوب نہ کرنا، بلکہ اس کو خودا پنے کمالات کے خانے بیس ڈال دینا، یہ خدا کے ساتھ بے اعترافی کا معاملہ کرنا ہے، اور خدا کے ساتھ باعترافی بلاشبہ خدا کی اِس دنیا بیس سب سے بڑے جرم کی حیثیت رکھتا ہے۔

قرآن کی سورہ انمل میں بتایا گیا ہے کہ پنجبر سلیمان بن داودکوایک مادی نعت ملی تو انھوں نے فوراً کہا: ھنا من فضل دبی (27:40) یعنی یہ میر بے رب کے فضل میں سے ہے۔ دوسر لے فظوں میں بید کہ پنج بیر نے اس کوخدا کی طرف سے عطیہ (God's gift) قرار دیا۔ یہی سے جمایانی طریقہ ہے۔ ما سید کہ پنج بیر نے اس کوخدا کی طرف سے عطیہ کی چیز کوخدا کی طرف منسوب کرتے ہوئے خدا کی اعتراف کر ہے۔ کا اعتراف کر ہے۔

دنیا میں انسان کو جو چیزیں ملتی ہیں ، وہ بہ ظاہر خود اپنی کوشش کے ذریعے ملتی ہیں ، لیکن بیصر ن اس کا ظاہری پہلو ہے۔اصل حقیقت میہ ہم چیز کممل طور پر خدا کا عطیہ ہوتی ہے۔انسان کا امتحان میہ ہے کہ وہ ظاہری پردے کو پھاڑے ، وہ اصل حقیقت کو دریا فت کرتے ہوئے ہر ملی ہوئی چیز پر میہ کہدے کہ میر میرے دب کا عطیہ ہے جو براہ راست طور پر خدا کی طرف سے مجھ کو دیا گیا۔

اسی اعتراف (acknowledgment) کا ذہبی نام شکر ہے۔ یہاں اُس مخف کوجائز طور پرر ہے کا حق حاصل ہے جوشکر واعتراف کی نفسیات کے ساتھ اِس دنیا میں رہے۔ شکر کی بہی نفسیات موجودہ دنیا میں کسی کوجائز طور پر جینے کا حق دیتی ہے۔ اِس کے برعکس، جن لوگوں کے اندر ناشکری اور بے اعترافی کی نفسیات ہو، وہ خداکی اِس دنیا میں مجرم اور در انداز (intruders) کی حیثیت رکھتے ہیں۔

## بےروح عبادت

حضرت ابوہریرہ ﷺ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: یعنی بہت سے روزے وار ایسے ہیں جن کواپنے روزے سے (بھوک اور) بیاس کے سوااور کچھ نہیں ملتا، اور بہت سے قیام کیل کرنے والے وہ ہیں جن کواپنے قیام کیل سے، جاگئے کے سوا بچھاور نہیں ملتا۔ (سنن الدارمی، کتاب الصوم)

روزے میں ترک طعام، روزے کی ایک ظاہری صورت ہے۔ اسی طرح، رمضان کی راتوں میں قیام کرنا اس کی ایک ظاہری صورت ہے، مگر ہرظاہری صورت کے ساتھ ایک حقیقت شامل رہتی ہے۔ جس چیز کا حال یہ ہو کہ اس میں اس کی ظاہری صورت موجود ہو، لیکن اس کی داخلہ حقیقت اس میں نہ پائی جاتی ہو، تو ایسی چیز کی کوئی قیمت نہیں۔ اس کی مثال ایسے پھل کی ہے جس کا ظاہری چھلکا تو موجود ہو، لیکن اس کے اندر کا مغز اس میں نہ یا یا جاتا ہو۔

روزے کا مقصد ہے ہے کہ آدمی کے اندرخوف خداکی صفت پیدا ہو، اس کے اندر تقوی کا کاشعور جاگ،

اس کے اندر اخلاقی ڈسپلن پایا جائے، وہ حقیقی معنوں میں اپنے خالق اور رزاق کا شکر کرنے والا بن جائے۔ یہی روزے کا اصل مقصد ہے اور کسی کے روزے کو اس اعتبار سے جائے گا کہ اس کے اندر روزے کی مصلوب صفات پیدا ہوئی یا نہیں۔ اس طرح، روزے کا ایک اہم مقصد ہے کہ مومن کو قر آن سے وابستہ کیا جائے۔ اس لیے روزے کے مہینے میں مختلف انداز سے، قر آن کا زیادہ سے زیادہ جرچا کیا جاتا ہے۔ سچا روزہ آدمی کے اندر گہرائی اور سنجیدگی پیدا کرتا ہے۔ اس طرح کے ذبین کو لے کر آدمی جب قر آن کو سنتا ہے اور پڑھتا ہے تو وہ عام دنوں سے زیادہ، قر آن کو سنتا ہے اور پڑھتا ہے تو وہ عام دنوں سے زیادہ، قر آن سے نصیحت لینے کے قابل ہوجا تا ہے۔ یہی وہ چیزیں ہیں جو کسی کے روزے کو جانچنے کا اصل معیار ہے۔ جس آدمی کے روزے میں بیدور کر روزہ ہے، نہ کہ حقیقی روزہ۔ کے روزے میں بیدونی کیفیات شامل نہوں، اس کاروزہ ایک بے روح روزہ ہے، نہ کہ حقیقی روزہ۔

# حج:ایک انتباه

حضرت انس بن ما لک سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: یاتی علی الناس زمان یحج اغنیاء الناس للنز اھة، واوساطھم للتجارة، وقر اوھم للریاء والسبعة، وفقراء ھم للبسئلة (كنذ العمال، رقم الحدیث: 12362) یعنی لوگوں پر ایک ایسا زمانہ آئے گا، جب کہ مال دار لوگ تفری کے لئے جج کریں گے، اور اُن کے درمیانی درجے کے لوگ تجارت کے لئے جج کریں گے، اور اُن کے درمیانی درجے کے لوگ تجارت کے لئے جج کریں گے، اور ان کے علماء دکھا وے اور شہرت کے لئے جج کریں گے، اور ان کے اور ان کے اور ان کے علماء دکھا وے اور شہرت کے لئے جج کریں گے، اور ان کے علماء دکھا وے اور شہرت کے لئے جج کریں گے، اور ان کے علماء دکھا وے اور شہرت کے لئے جج کریں گے، اور ان کے علماء دکھا وے اور شہرت کے لئے جج کریں گے۔

بی حدیث بہت ڈرادینے والی ہے۔ اس کی روشیٰ میں موجودہ زمانے کے مسلمانوں کو خاص طور پر اپنا احتساب کرنا چاہیے۔ انھیں غور کرنا چاہیے کہ اُن کا جج اِس حدیثِ رسول کا مصدا ت تونہیں بن گیا ہے۔ مال دارلوگ سوچیں کہ ان کے جج میں تقویٰ کی اسپر ہے ہے، یا سیر وتفری (outing) کی اسپر ہے ۔ عام لوگ بیسوچیں کہ وہ دینی فائدے کے لیے جج کرنے جاتے ہیں یا تجارتی فائدے کے لیے۔ علاء غور کریں کہ وہ عبدیت کا سبق لینے کے لیے بیت اللہ جاتے ہیں، یا اپنی پیشوا یا نہ حیثیت کو بلند کرنے کے لیے۔ اِس طرح غریب لوگ سوچیں کہ جج کو انھوں نے خداسے ما نگنے کا ذریعہ بنایا ہے، یا انسانوں سے ما نگنے کا ذریعہ بنایا ہے، یا انسانوں سے ما نگنے کا ذریعہ بنایا ہے، یا انسانوں سے ما نگنے کا ذریعہ بنایا ہے، یا انسانوں سے ما نگنے کا ذریعہ بنایا ہے، یا انسانوں سے ما نگنے کا ذریعہ بنایا ہے، یا انسانوں سے ما نگنے کا ذریعہ بنایا ہے، یا انسانوں سے ما نگنے کا ذریعہ بنایا ہے، یا انسانوں سے ما نگنے کا ذریعہ بنایا ہے، یا انسانوں سے ما نگنے کا ذریعہ بنایا ہے، یا انسانوں سے ما نگنے کا ذریعہ بنایا ہے، یا انسانوں سے ما نگنے کا ذریعہ بنایا ہے، یا انسانوں سے ما نگنے کا ذریعہ بنایا ہے، یا انسانوں سے ما نگنے کا ذریعہ بنایا ہے، یا انسانوں سے ما نگنے کا ذریعہ بنایا ہے، یا انسانوں سے ما نگنے کا ذریعہ بنایا ہے، یا انسانوں سے ما نگنے کا ذریعہ بنایا ہے، یا انسانوں سے مانسانوں سے مانسانو

اس وقت لوگوں کا حال کیا ہوگا۔ دورع وقع میں بیشین گوئی کی زبان میں بتایا گیا ہے کہ امت پر جب زوال آئے گاتو

اس وقت لوگوں کا حال کیا ہوگا۔ دورع وقع میں امت کا حال ہے ہوتا ہے کہ دین کا روحانی پہلو غالب رہتا

ہادراس کا مادی پہلود با ہوا ہوتا ہے۔ دورزوال میں برعس طور پر ہے ہوتا ہے کہ لوگوں کے درمیان دین کا

روحانی پہلود ب جاتا ہے اور اس کا مادی پہلو ہر طرف نمایاں ہوجاتا ہے۔ پہلے دور میں ، تقوی کی کی حیثیت

اصل کی ہوتی ہے اور مادی چیزیں صرف ضرورت کے درج میں پائی جاتی ہیں۔ اس کے برعس ، دور

زوال میں مادی چیزیں اصل بن جاتی ہیں اور کچھ ظاہری اور نمائش چیزوں کا نام تقوی بن جاتا ہے۔ یہی

معاملہ جے اور عرہ کے ساتھ بھی پیش آتا ہے اور اسلام کی دوسری عبادات کے ساتھ بھی۔

## روزے کی حکمت

اسلام میں دوعبادات کو بنیادی عبادت کا درجہ دیا گیا ہے۔ نماز اور روزہ۔ نماز علامتی طور پر اسلام کے مثبت احکام کو بتاتی ہے۔ اور روزہ بتاتا ہے کہ اہل ایمان کو پچھ باتوں سے پر ہیز کرنا چاہیے۔ نماز عمل کی زبان میں یہ بتاتی ہے کہ اہل ایمان کے اندر تواضع ، اطاعت ، شکر ، امن پیندی اور باہمی الفت کا مزاج ہونا چاہیے۔ اس کے مقابلے میں روزہ یہ بتاتا ہے کہ مسلمان وہ ہے جس کی زندگی پر ہیزگاری کی زندگی ہو۔

حدیث میں ہے کہ جب کوئی شخص روزہ رکھے تو وہ نہ گندی بات کرے اور نہ شور کرے۔اگر کوئی شخص اس کوگالی دے تو وہ ہے کہ ہدے کہ میں روزے دار ہوں۔

اس کا مطلب میہ ہے کہ روزہ سیلف کنٹرول کی تربیت ہے۔ آدمی روزے کے زمانے میں جس طرح کھانے بینے کی چیزوں میں سیلف کنٹرول کا طریقہ اختیار کرتا ہے، ای طرح اس کواپنی پوری زندگی میں اخلاقی کنٹرول کا طریقہ اختیار کرنا چاہیے۔ کوئی شخص اگرا پنے غلط رویے سے اس کو بھڑ کائے، تب بھی اس کو جائے۔ اس کو جائے۔

ای طرح حدیث میں آیا ہے کہ جس شخص نے روزہ رکھا مگراس نے جھوٹ بولنا اور جھوٹ پر مل کرنا نہ جھوڑ اتو خدا کواس کی ضرورت نہیں کہ وہ اپنا کھانا اور پینا چھوڑ دے۔ اس کا مطلب بیہ ہے کہ رمضان میں کھانا اور پانی چھوڑ نا ایک علامتی ترک ہے۔ اس کا مقصد بیہ ہے کہ آدمی ہر بُرائی کے معاملے میں "دروزے وار" بن جائے۔ وہ غلط بات بولنا بھی چھوڑ دے، اور غلط کام کرنا بھی چھوڑ دے۔ یہی روزے کا اصل مقصد ہے۔

رمضان کامہینہ ذاتی محاسبہ کامہینہ ہے۔ یہ اپنے اوپر نظر ثانی کرنے کامہینہ ہے۔ یہ اپنی اصلاح آپ کرنے کامہینہ ہے۔ رمضان کے مہینے کا مقصد یہ ہے کہ آدمی اپنے آپ کو خدا کی نظر سے دیکھے نہ کہ صرف اپنی نظر ہے۔

# آگ ہے بحاؤ

رسول اللہ علیہ اسلام علیہ اسلام کے ہوئے تو وہاں آپ نے سب سے پہلے ایک مجد بنائی جو مجد نبوی کے نام سے مشہور ہے۔ یہاں آپ نے جو پہلا جمعہ پڑھا۔ اس میں آپ نے خطبہ دیتے ہوئے فرمایا۔

اے لوگو، اپنے لیے کچھ آ گے بھیجو۔ جان لو کہ خدا کی قسم تم میں سے ہر شخص موت کا نشانہ بنے گا۔ پھر وہ اپنی کبر یوں کو اس حال میں چیوڑ کر چلائے گا کہ ان کا کوئی چرواہا نہ ہوگا۔ پھراس کا رب اس سے کلام کرے گااور وہاں کوئی تر جمان نہ ہوگا اور نہ درمیان میں کوئی پر دہ ہوگا۔ وہ فرمائے گا کہ کیا تمہار سے پاس میرا فرستا دہ نہیں آپ جس نے تم کومیر اپنیا میں ہونچا یا اور میں نے تم کو مال دیا اور تمہارے او پر اپنافضل کیا۔ پھر تم نے اپنے آگے کے کیا بھیجا۔ بندہ اپنے دائیں اور بائیں ویکھے گا۔ تو کے کیا بھیجا۔ بندہ اپنے دائیں اور بائیں ویکھے گا۔ تو کے کیا بھیجا۔ بندہ اپنے دائیں اور بائیں ویکھے گا۔ تو وہاں جہتم کے سوا اور پچھ نہ دیکھے گا۔ تو وہاں جہتم کے سوا اور پچھ نہ دیکھے گا۔ تو کہاں جو کا کہا تھی وہ بچا ہے ہواہ کی جو المحد کے ایک کلائے کے در بعہ کیوں نہ ہو (البدایة و النہ ایہ و النہ ایہ و کا دیکھے گا۔ تو کے در بعہ کیوں نہ ہو (البدایة و النہ ایہ و النہ ایہ و کا دیکھے گا۔ کو کے در بعہ کیوں نہ ہو (البدایة و النہ ایہ و کا دیکھے گا۔ کو کے در بعہ کیوں نہ ہو (البدایة و النہ ایہ و النہ ایہ و کو کے در بعہ کیوں نہ ہو (البدایة و النہ ایہ و کا دیکھے گا۔ کو کے در بعہ کیوں نہ ہو (البدایة و النہ ایہ و کا دیکھے گا۔ کو کیور کے ایک کا دیکھے گا۔ کو کی در بعہ کیوں نہ ہو (البدایة و النہ ایہ و کا دیکھ کا دیکھوں نہ ہو (البدایة و النہ ایہ و کا دیکھوں نہ ہو (البدایة و النہ ایہ و کہ کیا تھا کہ کو کیا تھا کہ کور ایکھوں نہ ہو (البدایة و النہ ایہ و کیا کے کا دیکھوں نے کو کیا تھیا کہ کور کیا تھا کہ کور اسلام کیا تھا کہ کور کے کیا تھا کہ کور کیا تھا کہ کور کیا تھا کہ کیا تھا کہ کور کیا تھا کہ کور کیا تھا کہ کور کور کیا تھا کہ کور کیا تھا کہ کور کیا تھا کہ کور کیا تھا کہ کیا تھا کہ کور کیا کہ کور کیا تھا کہ کور کیا تھا کہ کور کیا کہ کور کیا کہ کور کیا کہ کور کیا تھا کہ کور کیا کہ کور کیا کہ کور کیا کہ کور کور کیا کہ کور کور کیا کہ کور کور کیا کہ کور کی

آدی کے اندرموت اور قیامت کے مسکلہ کا شدیدا حساس پیدائن جائے تو وہ چاہنے گئا ہے کہ جو بھی قیمت وہ دے سکتا ہے، اس کودے کروہ اینے آپ کوآخرت کے عذاب سے بچائے۔

رات کے وقت وہ بستر پرلیٹا ہوا ہے۔ آخرت کے مسئلہ کوسوچ کر وہ تڑپ اٹھتا ہے، وہ اٹھ کر وضوکر تا ہے اور نماز کے لیے کھڑا ہوکر کہتا ہے کہ خدا یا، میری اس نماز کومیری طرف سے قبول کر لے اور جمھے آگ کے عذا ب سے بچالے ۔ وہ ایک شخص کو مصیبت میں دیکھتا ہے، وہ اپنی محنت کی کمائی کا ایک حصہ اس کو دیتا ہے اور اس کا دل کہ درہا ہوتا ہے کہ خدا یا، آج میں نے جس طرح اس کی مدد کی ہے، تو آنے والے شخت تر دن میں میری مدد فرما۔ ایک حق اس کے سمامنے ظاہر ہوتا ہے۔ وہ اپنی پوزیشن کا خیال کیے بغیر اس کا اعتراف کر لیتا ہے اور آف را ۔ ایک حق اس کے مخدا یا، جمھے اپنے ان بندوں میں کھے لے جھوں نے دیکھے بغیر تیرا اعتراف کر اس کی ا

مرعمل' کھجور کا ایک کلڑا''ہے اور جس آ دمی کے پاس جوکلڑا ہے، اس کو چاہیے کہ ای کلڑے کووہ اپنی نجات کے لیے پیش کرے۔

## سوال وجواب

#### سوال

قرآن کی ایک آیت میں ہے کہ: اے تی نیمبر، جو کھی تھار ہے، و پر تھا دے، و بر تھا دے، و بر کی مار نے ہے اترا ہے، تم اس کو پہنچا دو۔ اور اللہ تم ایسانہ کیا تو تم نے اللہ کے پیغام کو نویس پہنچا یا۔ اور اللہ تم کو لوگوں ہے، جو گا (5:67) اس آیت ہے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ نے اپنے نبیوں کی تھا نامت کا ذمہ لے لیا ہے۔ اس کے باوجود ہم دیکھتے ہیں کہ نبیوں کوستا یا گیا ، تی کہ بہت سے نبیوں کو تل بھی کر دیا گیا۔ ایسی عالت میں ، ' واللہ بعصم کم من الناس' کا مطلب کیا ہوگا۔ (عبد الطیف، یا کتان)

#### جواب

قرآن کی اس آیت میں بلاشبہہ پغیبروں کے لیے اور داعیان تن کے لیے تفاظت کا وعدہ ہے،
لیکن حفاظت کا بیوعدہ ذات کے اعتبار سے نہیں ہے، بلکہ شن کے اعتبار سے ہے۔ اس وعدے کا مطلب بی
ہے کہ کسی پغیبر کا جومشن ہے وہ لاز ما پورا ہو کر رہتا ہے۔ اللہ کی تفاظت اس بات کی گارٹی ہوتی ہے کہ اس کو اللہ
کی مدوحاصل ہو، اور اللہ کی مدد سے وہ تحمیل تک پہنچے۔ پھیل سے مراد کسی مملی نظام کا قائم کر نانہیں ہے، بلکہ اُس
سے مراد ابلاغ اور انذ ارو تبشیر ہے۔

اس حفاظت کے باوجود دوسروں کے لیے بیموقع باتی رہتا ہے کہ دوا پی آزادی کا غلط استعال کر کے پنجیبر یا داعی کو بظاہر کوئی نقصان پہنچا ئیں۔ گر اس نقصان کا تعلق آزمائش کے قانون سے ہے، نہ کہ "معصمت من الناس" کے قانون سے۔

#### سوال

الرسالہ میں آپ بار بار لکھتے ہیں کہ مسلمانوں کو سیاسی ماڈل کے بجائے دعوتی ماڈل اختیار کرنا چاہیے۔ دعوتی ماڈل سے آپ کی مراد کیا ہے، اِس کو واضح فرمائیں (محمد امان اللہ، دہلی)

#### جواب

آج کل بیطال ہے کہ جس مخص کے دل میں کام کا جذبہ پیدا ہوتا ہے، وہ فورا سیاسی انداز میں کام کرنا شروع کر دیتا ہے۔ اس کام کا سیاسی ماڈل بہت زیادہ معروف ہوگیا ہے۔ اس بنا پر

کو گوں کا پیجال ہے کہ وہ سیاسی ماڈل کے سواکسی اور ماڈل کا تصور نہیں کریاتے گر حقیقت بیہ ہے کہ کام کا سب سے زیادہ بہتر،اورسب سے زیادہ نتیجہ خیز ماڈل وہ ہےجس کودعوتی ماڈل کہا جاسکتا ہے۔دعوتی ماڈل سے مراد نظریاتی ماول ہے، یعنی ایک فکریا ایک آئڈیالوجی کی بنیادیریُرامن جدوجہد کرنا۔انسان ایک سوینے والا وجود (thinking being) ہے۔اس لیے فکری ہاڈل فور زاس کوا پیل کرتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ داعی کے پاس اگرایک حقیقی آئڈیالوجی ہوتو وہ انتہائی حد تک طاقت وربن جائے گا۔حقیقت پر مبنی فکر کو یا ایک نظریاتی بم (ideological bomb) کی حیثیت رکھتا ہے، جوتمام طاقتور چیزوں سے زیادہ طاقتور

### سى بى ايس انٹرنيشنل آن لائن

الرساله مشن کی مختلف فکری اور دعوتی سرگرمیوں کو جانئے ،اورمشن کے مضامین اور تقاریر کو سننے کے لیے وزے کرس:

مولا ناوحيدالدين خان ميوثر بيج

https://twitter.com/Wahiduddinkhan.com

حکمت و دانائی (ار دواقتباس) فیس بک پہج

https://www.facebook.com/hikmat.u.danae

القرآنمشن(ڈیلیقرآنی آیت)فیس یک پیج

www.facebook.com/alguranmission?ref=hl

ی بی ایس انٹرنیشنل فیس بک جع

www.facebook.com/cpsinternational?ref=hl

مولا ناوحیدالدین خان (انگلش اتوال زریس) فیس یک پیج

www.facebook.com/maulanawkhan?ref=hl www.facebook.com/QuranInt?ref=h

www.cpsglobal.org www.alquranmission.org

www.cpspakistan.org

www.goodwordbooks.com

www.alrisala.org

ى بى ايس انٹرنيشنل ٹيوٹر پېج

https://twitter.com/cps\_global

القرآن مشن ( ڈیلی قرآنی آیت) ٹیوٹر پہج

https://twitter.com/alguranmission

قرآن انٹرنیشنل(عالمی دعوہ ورک)فیس یک پہج

البرك آف اسلام (الكلش ميكزين) فيس بك يج

www.facebook.com/themagazinespiritofislam?ref=hl

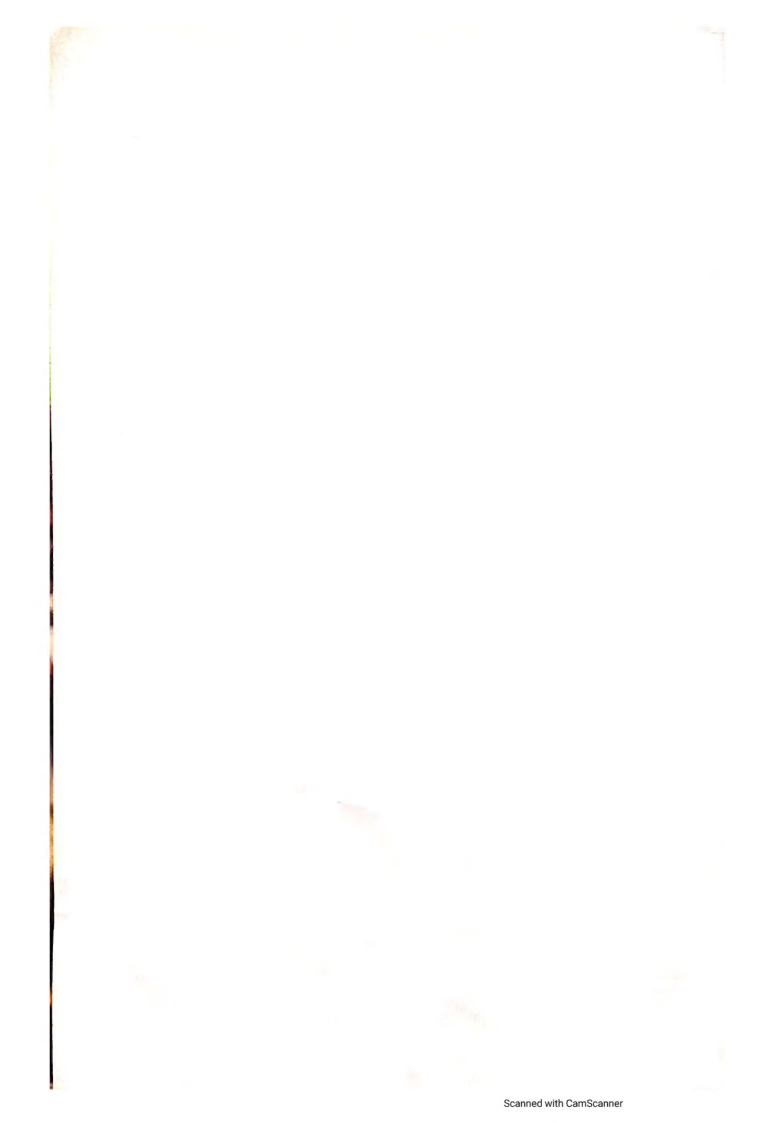
مولا ناوحيدالدين خان (آۋيواورويديويکچر)فيس بك ج

www.facebook/com/islamilecturesAudioVideoAudiomp3?ref=hl

اسپیکنگ ٹری

www.speakingtree.in/maulanawahiduddin.khan

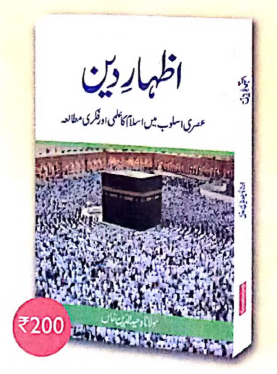
| خال کے قلم سے                                        | بزءمولانا وحيدالدين                                | میں اسلامی کٹریج             | عصری اسلوب!                       |
|------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|------------------------------|-----------------------------------|
| فسادات كامسئله                                       | ۋائرى 90-1989                                      | تاریخ دعوت حق                | اللهاكبر                          |
| فكراسلامي                                            | <b>ۋائزى 92-1991</b>                               | تاریخ کاسبق                  | اتحادملت                          |
| قال الله وقال الرسول                                 | ۋائزى 94-1993                                      | تبليغي تحريك                 | احياءاسلام                        |
| قرآن كامطلوب انسان                                   | رازحیات                                            | تجدیددین                     | اساقتاريخ                         |
| قيادت نامه                                           | راه مل                                             | تصويرملت                     | اسفارہند                          |
| ي<br>کاروانِ ملت                                     | را بین بندنبین                                     | تعارف اسلام                  | اسلام: ایک تعارف                  |
| کتاب زندگی                                           | روشن مستقبل                                        | تعبير کي علظی                | اسلام: ایک عظیم جدوجهد            |
| عبر مرنت<br>کتاب معرفت                               | رہنمائے حیات (بمفلٹ)                               | تعدداز واج                   | اسلام اورعصرحاضر                  |
| سناب رك من       | رہنمائے حیات                                       | لعميرانسانيت                 | اسلام پندر ہویں صدی میں           |
| یرین، ق<br>مارسزا: تاریخ جس کورد کرچکی ہے            | <i>زلزل</i> ه قیامت                                | تعمير حيات                   | اسلام دورجد يدكا خالق             |
| مارسرا، مارس فروروس ب<br>چیاخ<br>مذہب اور جدید نیج   | سبق آموز وا قعات                                   | تعمیر کی طرف<br>ته           | اسلام دین فطرت                    |
| ندېب اور جاريد ن<br>مذهب اور سائنس                   | ا سچاراسته<br>د سه فله ط                           | تعمير ملت                    | اسلام کا تعارف                    |
| مدهبادر ما کل اجتهاد                                 | سفرنامها پین وقلسطین                               | عدیث رسول<br>ده مه           | اسلام کیاہے                       |
| مضامین اسلام<br>مضامین اسلام                         | سفرنامه(غیلی)سفار،جلداول)                          | حقیقت حج<br>حقیقت کی جدیث    | اسلامی تعلیمات                    |
| مطالعة حديث                                          | سفرنامه (غیلکی اسفار، جلد دوم)<br>سوشلزم اور اسلام | حقیقت کی تلاش<br>حکمت ِاسلام | اسلامی جہاد (نی)                  |
| مطالعهٔ حدیث<br>مطالعهٔ سیرت (بیفلٹ)                 | سوشلزم اوراملام<br>سوشلزم ایک غیراسلامی نظریه      | منت اسلام<br>حل یہاں ہے      | اسلامی دعوت<br>اسلامی زندگی       |
|                                                      | مو ر ایک پیرا ملان عرب<br>میرت رسول                | ر پہاں ہے<br>حیات طعیبہ      | ا خلالی رندن<br>اظهار دین         |
| مطالعهٔ سیرت<br>مطالعهٔ قرآن                         | يرڪيو رين<br>شتم رسول کامسئله                      | عیف یب<br>خاتونِ اسلام       | اقوال حكمت                        |
| مطالعه تران<br>منزل کی طرف                           | الفرا مارفشين                                      | خاندانی زندگی (پیفلٹ)        | الاسلام                           |
|                                                      | صراط متقيم                                         | خدااورانسان                  | الربانيه                          |
| مولانامودودی پنجنصیت اور<br>تنجی ( در ) در فرف زاندی | صوم دمضان                                          | خلیج ڈائری                   | امن عالم                          |
| تحریک (ڈاکٹرفریدہ خانم)<br>مورد کارن                 | طلاق اسلام میں                                     | دعوت اسلام                   | امهات المونين (دُاكْرُ فريدهنانم) |
| میوات کاسفر<br>نارجہنم                               | ظهوراسلام                                          | دعوت حق                      | انسان اپنے آپ کو پہچان            |
|                                                      | عظمت اسلام                                         | د مین انسانیت                | انساب کی منزل                     |
| نشری تقریریں                                         | عظمت صحابه                                         | د ين کامل                    | ایمانی طاقت                       |
| نے عہد کے دروازے پر ·                                | عظمت قرآن 🔐 🕝                                      | وین کی سیائی تعبیر           | آخری سفر                          |
| ہندستان آزادی کے بعد<br>ماز میں ا                    | عظمتِ مومن                                         | دین کیاہے                    | ا باغ جنت<br>اینخس ارده           |
| مندستائی مسلمان                                      | عقلبات إسلام                                       | د ين وشريعت<br>ين قعلم       | پیمبراسلام<br>پیمبرانقلاب         |
| مند-پاک ڈائزی                                        | علماءاوردورجديد                                    | رین تعلیم<br>داری ۱۵۶۵-84    | چیجرالفلاب<br>تذکیرالفرآن         |
| يكسان سول كود                                        | عورت معمار إنسانيت                                 | ا فرائری 84-1983<br>المرک    | א בקודקוט                         |



# اظہر المجان المحال الم

دورِ حاضر اپنی حقیقت کے اعتبار سے، دورِ اسلام ہے۔ دورِ حاضر کی علمی ترقیول نے اسلام کی عالمی اہمیت کو ازسرِ نو واضح کیا ہے۔ سائنس اسلام کاعلم کلام ہے۔

دورِجدیدکوایک آئڈ یالوجی کی ضرورت ہے۔اسلام اِسی آئڈ یالوجی کا دوسرانام ہے۔ روبح عصر سب سے زیادہ جس



چیز کی طالب ہے، وہ بلاشہہ دینِ اسلام ہے۔ اسلام دنیا اور آخرت کی سعادتوں کے لیے ایک مستندگا کڑ کی حیثیت رکھتا ہے۔ اسلام اپنے نظر یے کے اعتبار سے، مبنی برتو حید دین ہے اور اپنے طریقِ کار کے اعتبار سے، مبنی برامن وین — عصری اسلوب میں اسلام کے اِن تمام پہلوؤں کو جانے کے لیے اظہار دین کا مطالعہ سیجئے۔

Pages: 720